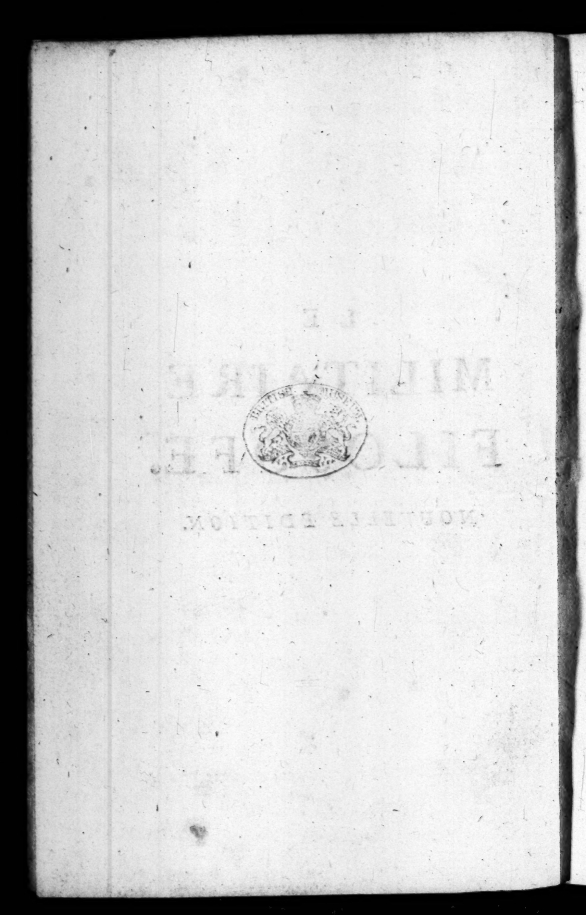
# MILITAIRE FILOSOFE.

NOUVELLE EDITION.



#### LE

# MILITAIRE FILOSOPHE,

O.U

DIFFICULTÉS

SURLA

### RELIGION

PROPOSÉES AU

#### R. P. MALEBRANCHE,

Prêtre de l'Oratoire,

Par un ancien Officier.

NOUVELLE EDITION.



LONDRES,

M. DCC. LXX.

THE LATE IN THEOROPHE. 1. 10. 1 DATE FIGURATES 的工程规 R. P. MALERRANCHE. Treese de l'Orginiza. asing middle on the MOTELLE LELECTION TOUNDAY.

TEE DOG R.

#### AVERTISSEMENT.

un f grand Philosophe le L'Ouvrage que l'on donne au Public existait depuis fort longtems en manuscrit dans les Bibliothèques de plusieurs curieux; il parast maintenant imprimé pour la première fois d'après une copie prise sur un manuscrit très correct, provenant de l'inventaire de feu M. le Comte de Vence. Quant à l'Auteur de ce traité, on ne sait rien de plus sur son compte que ce qu'il en apprend lui-même; c'est-à-dire, il paraît avoir suivi la profession des armes, avoir beaucoup voyagé, enfin avoir profondément médité le sujet dont il parle. On ignore si le Père Malebranche a ré-

A 3

pondu aux difficultés qui lui sont ici proposées; il est été bien à désirer qu'un si grand Philosophe les est levées, ce qu'il est fait, sans doute, de la manière la plus solide & la plus satisfaisante.

Si le Public semblait goster le travail de cet Auteur, on pourrait par la suite lui présenter l'Ouvrage sur la Morale qu'il annonce à la fin de celui-ci, dans lequel l'Auteur développe les principes établis dans son vingtième & dernier Chapitre.

que co qied en opprend hi:-mime

egl-a-dires it paras as on sin fiere la

profession des compare soin éparement

voyage, enfin avoir prologidelment

medité la diser dont il probe. Va



### DIFFICULTÉS

SURLA

## RELIGION,

Proposées au Père Malebranche.

#### INTRODUCTION.

MON REVEREND PERE.

JE n'ai ni la témérité ni l'indiscrétion de vous demander la permission de vous entretenir, ou de vous proposer de vive voix mes difficultés sur la Religion: ce serait vous faire perdre des momens précieux que vous pouvez employer plus utilement pour vous nième & pour les autres, & qu'on accorde toujours difficilement à un inconnu. Mais j'ose au moins espérer que vous voudrez bien jetter les yeux sur cet écrit, où j'ai rassemblé avec

plus d'ordre & de méthode qu'on n'en peut mettre dans la conversation la plus suivie, toutes mes objections contre le Christianisme; elles sont le fruit & le résultat de mes méditations, & peut-être ne sont-elles pas tout-à-fait indignes de votre examen. Il serait, je crois, supersu de vous prévenir sur la faiblesse & l'incorrection de mon stile, ainsi que sur mon peu d'érudition: le métier que je fais ne m'a pas permis de saire de grands progrès dans les lettres; mais un philosophe tel que le Père Malebranche, ne méprisera pas la vérité pour être exposée sans éloquence & sans art par un militaire franc & sincère.

A l'égard des livres qu'on a déja publiés fur cette matière, tels que ceux de Spinosa, de Hobbes &c. je puis vous affurer que je n'en connois aucun. Si dans le cours de cet ouvrage il m'arrive quelque-fois de me rencontrer dans quelques-unes de mes idées avec ces auteurs célèbres, ce sera l'effet pur du hazard. Le peu d'études que j'ai faites en ce genre n'a pû que faire naître quelques-unes de mes réflexions, & je n'en employerai aucunes de celles que je puis avoir acquises par la lecture ou par la conversation. Ce n'est pas toutes que je prétende ne rien dire que de neuf, au contraire, je suis persua-

dé que la plus grande partie de mon ouvrage a été dite ou pensée par d'autres, mais je n'ai rien appris d'eux. La plupart des difficultés que vous allez trouver ici se sont présentées, pour ainsi dire, d'elles-mêmes à mon esprit, les autres sont le fruit de mes réslexions sérieuses sur cette

matière importante.

Au reste quoique tout ce que je vais dire me paraisse solide, je souhaite de tout mon cœur d'en voir la resutation. Je dis plus, si vous pouvez, mon Révérend Père, mettre seulement les choses en équilibre, & me donner des raisons capables de balancer les miennes, quoiqu'elles ne les détruisent pas tout-à-fait, la force de l'éducation, jointe à la haute opinion que j'ai de vos lumières, me raménera sous le joug de la Religion Chrétienne. Mais je ne me payerai pas de bruits populaires, de déclamations, d'autorités, d'allégories, ni d'autres preuves de Catéchistes & de Missionnaires.

Cette déclaration, mon Révérend Père, est d'autant plus nécessaire, qu'en matière de Religion, on met tout en usage pour terrasser son adversaire; & puisque vous avez soutenu que l'on ne pouvoit s'assurer de la réalité du corps que par l'Ecriture Sainte; puisque vous avez trouvé Jé-

sus - Christ refsuscité glorieusement, dans une sourmi devenue papillon; puisque vous avez apporté comme une preuve de la vérité des dogmes qu'on nous enseigne, le consentement de tant de personnes à ces choses incroyables, contradictoires & inaccessibles à la raison; de quoi ne sera point capable votre grand génie

pour soutenir une telle cause?

Les préjugés dont on a été imbu dès l'enfance & l'inhabitude de réfléchir sur certains objets, font qu'on se contente d'une infinité de preuves qui ne soutiendraient pas un examen froid & impartial; ce qui a quelque fausse apparence de solidité, furtout en matière de Religion, est une conviction pour la plupart des hommes : on trouve vraisemblable ce qui paraît ridicule à toute personne dégagée de prévention. Vous êtes, mon R. P. un exemple frappant de ce que j'avance; & cette faiblesse ou cette espèce d'aveuglement volontaire sur des absurdités de votre Religion, vous est commune avec tant de grands hommes, bons raisonneurs sur toute autre matière, que votre réputation ne court aucun risque pour cela.

Je sçais que la plupart des Théologiens ont coutume d'attribuer à l'esprit de libertinage & à la corruption du cœur les 118

ue

le

i-

1-

c-

oi

e

S

r

e

e

efforts des incrédules pour ruiner le Christianisme : mais c'est un misérable lieu commun dont vous ne ferez sûrement point Vous avez trop de pénétration pour ne pas sentir la faiblesse de pareilles armes; car, outre que chaque Religion peut faire le même reproche à l'autre, que les Juifs peuvent dire aux Chrétiens qu'ils ont refusé d'embrasser le judaisme, pour éviter la circoncision, pour manger de toutes sortes de viandes &c.; pour que ces argumens eussent quelque solidité, il faudrait que les sectateurs d'une Religion factice fussent meilleurs & plus honnète, gens que les fauvages & que les Philosophes. Eh! quelle différence, bon Dieu!

J'appelle Religions factices toutes celles qui sont inventées par des hommes, qui sont établies sur des faits, qui reconnaissent d'autres principes que ceux de la nature & de la raison, & d'autres loix que celles de la conscience. Ce ne sont point les scélerats, les tyrans, les exacteurs, les traitres, les assassins, les empoisonneurs qui se révoltent contre les Religions, ils en ont les mêmes sentimens que la plupart des hommes; ils sont même assez communément dévots jusqu'à la superstition. Ce sont les gens de bien qui aiment la vertu & l'honneur, qui écoutent leur conscience & leur

raison, qui se voyent avec horreur engagés dans des opinions ridicules & funestes.

Je finis en vous avertissant qu'en me difant sans érudition, j'entends que je n'ai point sait mon unique profession de l'étude comme les savans, les critiques & les gens de lettres, qui se sont occupés de recherches pendant toute leur vie; car d'ailleurs j'avoue que je ne suis point tout - à - sait dénué de connaissances. J'ai lu l'Ecriture avec résexion: J'ai quelque teinture de l'histoire, je suis un peu Physicien, j'ai quelques connaissances des Mathématiques, ensorte que j'entendrai tout ce qui sera solide, quelqu'abstrait qu'il puisse être.

Il faut encore que je vous supplie de n'être pas choqué des termes forts qui pourront peut - être m'échapper en parlant de votre Religion. Je joue un perfonnage libre, indissérent, dégagé de tous les égards politiques; en un mot je joue le rôle d'un sauvage, qui n'a l'esprit imbu d'aucun préjugé superstitieux. Je me regarde, mon Révérend Père, comme élevé avec vous dans un désert, sous les yeux d'une Mère muette, sans autre guide que la raison, & sans autre instruction que nos réslexions & méditations.

Après cela, mon Révérend Père, le scandale n'est point à craindre. Le Père

Malebranche n'est point un esprit faible; cet écrit ne vous passera point, à moins que vous ne le jugiez digne d'une réponse publique & solemnelle, auquel cas il en faudrait donner une copie sidèle avec la résutation de chaque article; ce que je vous conjure de faire.

Je fuis &c.

#### CHAPITRE I.

Contenant l'exposition des raisons qui ont servi à me désiller les yeux.

La dans notre réligion, c'est la puissance du Pape. Dès ma plus tendre enfance je n'entendais pas lire une Gazette que lorsqu'on en était à ces démèlés si ordinaires entre la Cour de Rome & les Etats Catholiques, je n'entrasse dans une indignation qui aurait mis en poudre & le Pape & les cless de sa Thiare, si j'en avais eu le pouvoir; & je ne pouvais comprendre la faiblesse des Souverains, de se faire volontairement les esclaves d'un Prêtre, que le dernier des hommes peut mépriser impunément. Il en était de même lorsque j'entendis parler de dispenses, de ma-

riages, d'excommunications, de détrônemens, d'interdits de Royaumes, &c. mais quand j'ai vû de près le faste, l'orgueil, la débauche, la vanité, l'avarice, les intrigues & la politique de cette Cour, autrefois si formidable aux Rois mêmes, & aujourd'hui si justement méprisée; quand j'ai vu ces annates pour la collation des bénéfices, ce tarif d'absolutions (a), ce dogme tant pratiqué d'enfraindre des fermens & de ne tenir aucun compte de fa parole; quand j'ai vû, dis-je, que cette Sainteté si révérée était souvent le titre d'un vieux Prêtre, dont l'esprit & le corps font également affaiblis, donnant ou refusant tout, au gré de l'avarice de sa Concubine ou de son neveu, l'étonnement a fait place à la colère.

L'Inquisition & toutes les violences qu'elle exerce pour soumettre les esprits, sous prétexte de réligion & pour priver le genre humain de toute liberté, m'a donné ensuite les idées les plus désavantageuses des Prêtres ou du Sacerdoce en général. Mais j'ai été saisi d'horreur, &

<sup>(</sup>a) C'est ce qu'on appelle taxe de la Chancellerie Romaine, on y trouve par leurs noms tous les crimes les plus abominables, avec les taux que doivent payer les criminels pour en être absous.

C.

r-

n

e

C

8

j'ai fenti mon ame fe brifer , quand j'ai vu les Inquisiteurs pousser la cruauté jusqu'à se faire une fête des exécutions les plus tragiques, & faire brûler vifs en cérémonie des malheureux & des innocens qui ne pensaient pas comme eux fur des Articles de pure spéculation. Cependant ces Prêtres sanguinaires traitent de tyrans abominables ceux dont les actes de févérité étaient certainement plus légitimes. en effet en qualité aujourd'hui du nom odieux de persécuteurs, plusieurs Empereurs Romains qui se sont opposés à l'établissement du Christianisme, & qui ont quelquefois févi contre les fauteurs de cette pernicieuse superstition. Ils étaient, fans doute, plus excufables que la plupart des Rois Chrétiens : on venait leur apporter une nouveauté qui mettait le trouble & la discorde dans leurs Etats, qui rompait l'unité du Corps politique, qui semait dans les esprits des Doctrines destructives de toute Societé civile : au lieu que l'intolérance des Prêtres & des Souverains Chrétiens, qui font les Miniftres de leurs fureurs, est aussi contraire à la faine politique & à leur propre intérêt qu'à la raison & à l'humanité.

On voit par l'Histoire que dès que les Chrétiens ont été les maîtres, ils ont re-

noncé aux principes d'humanité & de tolérance qu'ils ne cessaient de prêcher aux Empereurs payens; par des progrès lents, mais fuccessifs, ils ont forcé les Romains à quitter cette réligion, sous laquelle ils avoient conquis & conservé l'Empire de l'Univers. Cette réligion, direz - vous était fausse, nous examinerons la vôtre. Quant aux Payens d'à-présent, quel tort ont-ils de chaffer de leurs pays des Prêtres ambitieux, cruels, intolérans, qui viennent renverser des loix & des coutumes, fous lesquelles ils vivent en paix, pour leur en apporter d'autres qui sémeront la haine & la discorde, & les rendront esclaves d'un millier d'imposteurs avides.

Je voudrais bien qu'on instruisit l'Empereur de la Chine de ce qu'il fait en souffrant nos Missionnaires : je voudrais qu'on lui apprit ce qui est arrivé aux Empereurs Grecs & Allemands; comment on a traité un Roi d'Angleterre, & un Comte de Toulouse; & quel a été le sort des Rois de l'Amérique; je désirais qu'on lui sit connaître que rien ne le met à l'abri d'un pareil traitement, sur lequel il peut infailliblement compter, dès que la plus grande partie de ses sujets sera infectée du Papisme, qui soutient que tout appartient aux justes, & que les seuls Papistes

x

ls

le

IS

e.

rt ê-

ui

11-

.

e-

nt es.

n-

en

n-

nc

ite

les

ui 'a-

il

ec-

nt Pa-

tes

pistes sont justes; que par conséquent tout leur appartient de plein droit, & qu'ils peuvent s'emparer de tout ce que les autres possedent, comme leurs Docteurs l'ont écrit & décidé : je voudrais qu'on l'instruisit qu'il s'élévera vingt mille Républiques indépendantes dans ses Etats, composées d'hommes dont les biens & les personnes seront hors de sa jurisdiction, pour lesquels il fera obligé d'avoir plus d'égards & de ménagemens qu'ils n'en auront pour lui, qui foutiendront hautement qu'ils peuvent le priver de la vie & de l'Empire, s'il n'est pas de leur opinion sur toutes les absurdités qu'ils auront envie de confacrer dans la tête des hommes ; que ces hommes étranges se diront exempts de toutes les charges publiques, posséderont les plus beaux biens de son Royaume, & léveront sur le peuple le plus d'impôts qu'il leur sera possible, en le laissant seul chargé de toutes les dépenses de l'Etat, & lui faisant supporter les risques & les fatigues de la guerre; tandis que ces faints personnages passeront leur vie à étendre leur pouvoir & leurs privilèges, à cabaler dans les cours, ou à feduire les femmes & les filles des malheureux qui courront s'exposer pour leur défense. Je voudrais, dis - je, qu'on lui fit

sentir qu'il faudra qu'il forte tous les ans des millions de son Empire, pour aller à Rome acheter des Bulles d'Evêques & d'Abbés, des dispenses de mariage, des absolutions, des indulgences, &c. enfin que si le Pape, par un esprit de vengeance ou autrement, le déclare ennemi de Dieu, par conféquent déchu de sa couronne, & ses sujets déliés du serment de fidélité qu'ils lui doivent, il fera réduit aux mêmes extrémités que Louis le débonnaire, que l'Empereur, Henri IV. &c. &c. &c. il faudrait aussi avertir ses sujets que ces Prêtres inquiets & turbulens, qui répétent sans cesse qu'aucun intérêt ne les guide, ne les auront pas plutôt gagnés, & abreuvés de leurs fables religieuses, qu'ils demanderont la dixiéme partie de leurs revenus, de leurs travaux & de leur industrie; ne les marieront que pour de l'argent, & les contraindront à se faire enterrer à grands fraix; qu'ils leur interdiront les choses les plus essentielles & les plus naturelles, afin de leur vendre des dispenses; en un mot qu'ils leur enléveront leurs femmes & leurs filles, qu'ils les voleront, les massacreront, sans qu'ils en puissent espérer aucune justice. Mais ces Missionnaires, ces Apôtres de l'erreur & de la superstition ont tant de

bonne foi, qu'ils se garderont bien de prêcher ces vérités. Ils affectent l'humilité, le désintéressement & la soumission, en attendant le moment de se montrer tels qu'ils sont, c'est-à-dire, les plus cruels, les plus sourbes, les plus avares

& les plus ambitieux des hommes.

S

e

l-

es

IS

es

és

1-

e-

ſ-

r-

n-

li-

&

re

11-

ns

ce.

de

de

Le faste des Ecclésiastiques en général ( qui prouve manifestement que ces mystères si révérés ne sont que des filets tendus pour pêcher des richesses & des grandeurs ) me révolta extrêmement. Ils ont l'impudence, me disais-je, de prêcher la pauvreté, & ils regorgent de biens; l'humilité, & ils foulent aux pieds tout ce qu'il y a de plus grand parmi les hommes pour affouvir leur ambition; le désintéressement, & leur cupidité est sans bornes; leur sobriété, & leur frugalité paraît au milieu des tables les plus délicates & les plus somptueuses; leur simplicité fait qu'ils habitent des palais superbes &c. Il ne faut pas une grande sagacité pour voir que des Prêtres de ce. caractère sont des fourbes; qui ne croyent rien de ce qu'ils enseignent, & qui infultent dans leur ame à la crédulité de ceux qui leur font foumis.

Je portai après cela mon attention sur toutes ces cérémonies si nombreuses, la plupart empruntées du Paganisme; sur le soin qu'on a de préoccuper l'esprit des enfans, avant qu'ils soient en état de juger de ce qu'on leur propose de croire; sur ces légendes remplies de miracles ridicules, de suppositions absurdes, de saussetés grossières, & pourtant approuvées, publiées, prêchées, imprimées & représentées dans les temples; sur la vénération rendue aux reliques que je vis

n'être que des os pourris &c.

Je demande, par exemple, où est la certitude que ces squelettes qu'on tire des catacombes, de ces magazins inépuifables de Rome, foient des corps de martyrs ? La vraisemblance, s'il y en a; est-elle proportionnée au risque évident d'idolâtrer si l'on se trompe ? Quelle nécessité de courir ce risque sur des canonisations qui n'ont d'autre appui qu'une foi humaine, & qui nous exposent à rendre un culte réligieux à des payens ou à des malfaiteurs? Car enfin quand il y aurait quelque fond à faire fur la déposition de gens prévenus, ignorans, intéressés &c. faiton l'intention de ces prétendus Saints ? Les témoins ne peuvent déposer que du fait matériel; fait - on seulement s'ils ont été batisés ? leur Curé était peut - être comme Me. Louis Goffredy qui batisait

le

les

u-

e; les

de

u-&

vévis

la

les

les

lle

lâde

ui

e,

lte

a1-

el-

ns

it-

du

nt

ut

au nom du Diable. N'étaient-ils pas Juiss ou Mahométans, comme j'en ai connu en Espagne; ensin St. Paul dit lui-mème qu'il ne sait s'il est digne d'amour ou de haine, qu'il ne se sent coupable de rien, & cependant qu'il n'est pas justifié. Le Pape connaît-il les mérites & les dispositions de Jean (a) Capistran, tandis que Saint Paul ne savait pas les siens propres?

Avouez - le, mon R. P., ces canonifations ne sont autre chose qu'un moyen de se donner un grand relief, & de payer en fumée des fervices très - réels, aux dépens du véritable culte qui n'est dît qu'à Dieu seul. Que peut - on inventer de plus beau & de moins couteux, que de faire élever des temples & des autels à de prétendus Saints, de leur attribuer la pluye & le beau tems, les tempêtes & les vents favorables, la protection des villes & des Royaumes entiers? St. Louis a ruiné la France & fait périr un million d'hommes ; il est tombé lui - même dans l'esclavage, & enfin il est mort de la peste : s'il eût réussi, il en revenait au Pape deux ou trois millions par an, avec un accroifsement immense de pouvoir & de gran-

On alling

<sup>(</sup>a) Récolet canonifé.

deur. Comment payer tout cela? Un trait de plume suffit, on l'inscrit au Catalogue des Saints, & on lui fait une légende. On en sera apparemment de mème au Roi Jacques (a), qui a faussé ses sermens & ses promesses, renversé les loix sondamentales de son Royaume, & ruiné sa famille à jamais.

La table de l'Evêque qui me tonsura dans ma jeunesse me choque encore beaucoup, quand je la comparai avec celle de mon Père; je compris sans peine que les jeûnes ne coutent guères à ordonner quand of les observe ainsi, non plus que

les fètes, quand on a pour métier de ne rien faire.

La vue d'une certaine Notre - Dame, où ma mère me mena en allant s'acquitter d'un vœu, ma révolté contre le culte des images dès mon enfance. Je comptais pendant le chemin que je verrais la Vierge en l'air, comme on la représente dans les tableaux; mais quand je ne vis qu'une chétive figure de pier-

<sup>(</sup>a) C'est Jacques II, Roi d'Angleterre: il avait promis aux Anglais en montant sur le trône de leur laisser le libre exercice de leur religion; ayant voulu manquer à sa parole, ils l'ont avec raison chassé; il est mort à St. Germain en Laye en odeur de sainteté. On assure qu'il était Jésuite de Robe-courte.

Un

Ca-

lé-

mê-

uffé

erfé

ne,

fura

eau-

elle

que

mer

que

ne

me,

'ac-

le

Je

re-

and

ier-

: il

le

leur

ils

Ger-Turo

re noire, à laquelle on faisait toucher des chapelets au bout d'un bâton, je tombai de mon haut, rien ne m'a jamais paru si ridicule; je n'avais pas sept ans, cependant toutes les grandes idées que l'on m'avait imprimées de la bonne Notre - Dame des Ardilliers, s'évanouïrent en un instant comme un songe; je ne regardai une pierre que comme une pierre; & je vis fort bien que cette pierre si vantée & si célèbre, si remplie de vertus, avait besoin d'un piquet pour la soutenir & d'une grille de fer pour sa sureté. Pourquoi, disais-je en moi-même, faire tant de chemin, se fatiguer & dépenser considérablement? n'avons-nous pas mille femblables marmoufets chez nous? Enfin ce bureau au milieu de l'Eglise pour recevoir l'argent des pauvres imbécilles, me donna fort mauvaise opinion des ministres de l'idole.

Vers l'age de douze ans, je commençai à m'appercevoir des mauvais raisonnemens de nos Prédicateurs, qui ne me persuadaient que de l'envie de se faire de la réputation; un certain Catéchisme, qui pour appuyer l'opinion de l'hostie brisée contient sous chaque parcelle le corps entier de Jésus - Christ, disait qu'on se voit tout entier dans chaque piéce

B 4

d'un miroir cassé; enfin mille autres pareilles ridiculités, me remplirent l'esprit

de doutes & de foupçons.

Mais quand en Philosophie on opposa aux raisons que je combattais, les formes substantielles, & les accidens absolus, les Conciles, les décisions des Papes & le mystère de l'Eucharistie, je commençai tout de bon à douter, & à former le desein d'examiner la Religion, & les preuves sur lesquelles on établit sa divinité,

La persécution des Huguenots (a), à laquelle j'eus le malheur de prêter mon ministère, vû que j'étais alors dans le service, me confirma dans ce dessein, Ah! mon R. P. quelles cruautés & quel héroïsme n'ai - je point vû! Je me rappelle avec horreur que nous tirâmes un malheureux vieillard, accablé de gouttes de fon lit où il ne pouvait même souffrir le poids de ses draps; & que nous le fimes danser au milieu d'une place, fans que ses cris plaintifs & douloureux, & les larmes de ses deux filles, qui se traînaient à nos pieds, pussent fléchir notre barbarie! ..... Quel cruel fouvenir! La plume me tombe des mains,

<sup>(</sup>a) Les conversions par les Dragons ou Dragonades, Jétais alors Lieutenant.

& mes yeux ne la peuvent plus guider. C'étaient cependant l'Evêque & les Curés qui nous pressaient de nous porter à ces coupables excès: il prèchaient hautement que Dieu se sert de toutes sortes de moyens pour tirer à lui les infidèles; ils riaient lorsqu'on leur racontait de

pareilles horreurs.

Tout cela m'engagea à relire le Nouveau Testament, quelques ouvrages des Pères, des Théologiens & des Philosophes Chrétiens; ces lectures n'ont fervi qu'à redoubler mes incertitudes; je vis que les efforts de tant de grands génies se réduisaient à des affertions téméraires, à de vaines déclamations, à des raisonnemens plus subtils que solides, à des principes faux donnés hardiment pour incontestables; en un mot à une chaîne de sophismes incapables de former aucune preuve, & qui ne peuvent qu'éblouir des enfans ou des femmelettes; je conclus done qu'il n'y avait rien de solide ni de bon à dire en faveur du Christianisme. En effet je ne suis jamais si convaincu de la fausseté de cette Religion que lorsque je lis les livres faits pour l'expliquer ou pour la défendre.

Je ne sçai si je me trompe, mais je crois toujours remarquer une supercherie

dans ces sortes de livres: tous les Auteurs commencent par l'existence de Dieu, dont peu de gens doutent; ainsi ce ne peut être que pour couvrir du nom d'Athée, des gens qui sont plus persuadés qu'eux qu'il y a un Dieu, qui en ont des idées plus justes, qui l'adorent bien mieux, puisque c'est du sond de leur cœur & sans aucun intérêt présent, au lieu que tous ces Apôtres des Religions factices se sont une espèce de Ferme de son nom, & tiennent à la Religion par de gros revenus, par de grands honneurs, ou par l'espérance d'en obtenir un jour.

Mais ce qui n'est pas moins révoltant pour la raison, ce sont les mauvais traitemens & les persécutions de toute espèce qu'à l'instigation des Prêtres les Souverains sont éprouver à tous ceux qui ont le courage de cherchet & d'annoncer la vérité aux hommes, & le soin que l'on a de supprimer leurs livres, d'en punir les Auteurs pour leur imposer silence, soin que l'on pousse jusqu'à exercer les dernières cruautés même contre des personnes qu'un génie extraordinaire porte à faire des découvertes, qui n'ont souvent aucuns rapports directs (a) avec

<sup>(</sup>a) La Philosophie de Descartes sut condamnée, parce qu'il soutenait que la matière

une Religion si terrible, pendant qu'on récompense magnifiquement des fanatiques, des hypocrites ou des fourbes pour des faussetés manifestes & des absurdités palpables qui empoisonnent le genre humain.

La vérité n'a pas besoin d'une politique si basse, c'est le mensonge qui s'introduit par la ruse, qui s'accrédite par l'impudence & la mauvaise soi, & qui se soutient par la cruauté. De là naissent les désenses publiques d'enseigner la vérité, & cette tyrannie qu'on exerce dans les colléges & les universités, où l'on oblige les professeurs de jurer qu'ils n'enseignerent qu'une doctrine, qu'ils connaissent être fausse & ridicule.

Que dirai-je de l'effronterie d'alléguer indistinctement tout ce qui peut servir à étayer l'édifice, quelque peu de fondement qu'il y ait dans les argumens qu'on employe; de rejetter les plus solides principes, d'éluder les plus clairs passages du livre qu'on fait passer pour la loi de Dieu; ainsi que les meilleurs raisonnemens quand ils ne sont pas savorables à la cause qu'on

ne pouvait être sans étendue, ce qui détruit la Transubstantiation, & pour d'autres principes pareils. défend; de prendre à la lettre tout ce qui convient ou est avantageux, & d'expliquer figurément tout ce qui incommode; que peut-on imaginer de plus positif que ces mots: Vous avez reçu gratis, donnez gratis; ne portez point d'or ni d'argent, n'ayez point de bourse? Y a-t-il rien de plus clair en soi, rélativement à ce qui précéde & ce qui suit & au but de celui qui parle? rien n'est plus raisonnable & plus juste; cependant ne s'en moque-t-on pas? On ne vend rien, on donne tout pour de l'argent, on ne fait rien sans argent dans l'Eglise.

Une foule d'autres choses s'est ensuite présentée à mon esprit sous un jour non

moins défavorable.

1°. Ces Prètres fans mérite ni science, aussi vicieux après leur ordination qu'auparavant, quoiqu'on prétende que cette ordination leur donne un caractère réel & divin. Où est donc la vertu de ce caractère, de cet être ajouté à l'ame? Je n'en ai jamais vû d'essets sensibles, si ce n'est une avarice sordide, une avidité sans bornes, un orgueil insoutenable, ou un air hypocrite avec un insolente présomption.

2°. L'invocation des Saints en usage dans l'Eglise Romaine qui en fait des

intercesseurs auprès de Dieu; comme si ce grand Etre se laissait gagner par des. prières & des sollicitations, de même que ceux qui se disent ses Lieutenans, par celles de leurs favoris ou de leurs maîtresses. C'est qu'on ne veut point d'un Dieu qui voit tout, qui est présent partout; on ne veut pas d'un Dieu qui n'agit que par les seules règles de sa sagesse & de sa justice, un tel Dieu est adorable, mais il est inutile à l'ambition & à la cupidité; il en faut un qui ait besoin de solliciteurs; de là ces vœux, ces espèces de marchés, & ces propositions si folles ou si insolentes que l'on fait à Dieu, & qu'on n'oserait faire aux domestiques d'un Grand qui se piquerait d'un peu d'honneur, si tu me délivres de prison, je te donnerai mon pesant d'or; si tu me fais gagner la bataille, je massacrerai la première personne qui se présentera devant moi, fût-ce ma fille propre. Je ferai batir un édifice somptueux, où je tiendrai tes Pretres à l'engrais. Enfin il faut un Dieu qu'on fasse quand il plaît, afin d'obliger le peuple d'affister à cette belle production pour en payer l'ouvrier.

3°. La fourberie de faire regarder comme des châtimens ou des récompenses les événemens les plus communs, quand cela peut autoriser l'erreur, & favoriser la superstition, comme sit Saint Bernard au retour de la croisade, où il avait promis la victoire aux Croisés, qui surent battus & détruits, au moins pour

la plus grande partie.

4°. L'impudence des Apologistes Chrétiens qui osent ériger en miracles tout le bien qui arrive à des scélérats quand ils ont été favorables aux gens d'Eglise, & tous les malheurs qu'éprouvent les personnes du plus grand mérite, quand elles se sont opposées aux actions mauvaises & aux usurpations des insolens Ministres de la Réligion.

5°. Ces Conciles dont les décisions sont annoncées comme autant d'oracles du Saint-Esprit, & qui n'ont d'autre avantage sur ceux qui ont décidé le contraire, que d'ètre les derniers, & d'avoir obtenu un arrêt de révision par des intrigues de Cour, par des flatteries basses & souvent criminelles, ou par quelqu'autre voye également malhonnète & injuste.

6°. Ces Sacremens dont on nous prèche tant la nécessité, & qui n'ont ni ne

peuvent avoir aucune efficacité.

7°. L'attention des Ecclésiastiques à faire observer leurs ridicules ordonnances, pendant qu'ils se moquent de celles de Dieu & de la raison : un pauvre malheureux qui a mangé de la viande en carème ou épousé une de ses parentes sans dispense, s'expose à leur animadversion, qui même dans le dernier cas a des effets civils, souvent très - funestes pour lui; mais ce même homme peut en toute sûreté négliger sa famille, maltraiter sa femme, laisser périr un enfant de la nourriture & de l'éducation duquel il est chargé, sans que l'Eglise lui dise un mot.

Enfin dans un âge plus mûr, la lecture de plusieurs ouvrages remplis de recherches historiques & de remarques critiques aussi curieuses qu'instructives, m'a fait découvrir que dans les premiers siècles de l'Eglise on a supprimé & supposé un très - grand nombre de livres; que ceux qui nous sont parvenus & qui ont échappé à la superstition intéressée des Prêtres & des Moines, ont été interpolés & altérés en une infinité d'endroits; en un mot qu'on n'a pas plus épargné les fraudes pieuses de toute espèce, que les allégories & les explications détournées.

Ce fut alors que j'examinai le Christianisme, non en Historien ni en Critique, mais en Philosophe & en homme qui voulant sérieusement trouver la vérité, la cherche de bonne soi dans la source & dans les principes d'une saine logique, & non dans ces faits incertains & embrouillés, où la superstition & l'imposture sont peintes des mèmes traits & des mèmes couleurs que la vérité; non dans ces prétendus livres sacrés où l'on trouve également le pour & le contre, le oui & le non, & qu'un homme de sens ne peut regarder que comme un recueil de fables absurdes & souvent atroces; mais dans la droite raison qui parle toujours clairement & uniformement, même aux hommes les plus simples.

Les voyages que j'eus dans la suite occasion de faire dans différentes parties du
globe ne contribuèrent pas peu à me déciller les yeux: je vis de grands peuples
plus sagement gouvernés que nous & peutêtre mieux réglés dans leurs mœurs, également persuadés de mille extravagances
dont nous nous moquons, & porter de
nos dogmes & de nos cérémonies le même jugement que nous portons des leurs.
Après y avoir résléchi, je trouvai qu'ils
étaient aussi bien sondés à nous traiter
d'absurdes à cet égard, que nous le
sommes à leur faire le même reproche.
En effet est-il plus extravagant d'attendre
respectueu-

respectueusement toutes sortes de biens d'une figure à dix visages avec cent bras, que d'une gauffre enchassée dans un vase précieux & rayonnant de pierreries? de se tenir dans une rivière pour retirer le Soleil de son Eclipse, que de jetter quelques goutes d'eau en l'air pour empêcher les tonnerres &c.

Il n'y a point d'impertinences dans le Paganisme le plus outré dont on ne trouve une sidèle copie dans notre réligion; le parallèle n'est pas difficile à faire: donnez, mon R. P. une liste des extravagances Payennes, & je me charge de produire la contre-partie. Nous avons même des choses incomparablement plus choquantes, & plus dangereuses, telles que le Purgatoire, la Transubstantiation, la Prédestination, la Confession, & tant d'autres absurdités qu'il serait trop long de rapporter.

Un moyen très-facile d'étouffer bien des disputes serait de les réduire en faits, je veux dire de laisser là les raisonnemens où les deux partis s'égarent & s'opiniatrent réciproquement, pour les mettre en état de disputer réellement, ou par suppositions; on découvrirait par là leurs

véritables sentimens.

Par exemple; je soutiens que Jupiter

vaut encore mieux que le Dieu des Chrétiens; vous n'en conviendrez pas, fans doute, & nous disputerons sans fin. Mais ie vous demanderai, mon R. P., dans lequel de ces deux Royaumes vous aimerez mieux habiter? dans l'un le Roi est un yvrogne, un volage, un débauché, qui corrompt autant de femmes & de filles qu'il peut; dans l'autre, le Monarque est chaste & sobre, mais il fait bruler vif presque tous ses sujets par pur caprice, fans égard à leur mérite, à leurs vices ou à leurs vertus, comme un potier fait un vase honorable d'une partie de sa terre, & de l'autre en fait un vase à deshonneur; si vous ne voyez pas la conféquence, vous vous jetterez, fans doute, dans les Etats du premier Souverain, & voilà la question décidée, car ce premier est Jupiter, & le dernier est le Dieu des Chrétiens; avouez donc que le Paganisme était plus supportable que le Christianisme, qui n'en peut avoir triomphé que par surprise en exagérant ce que celui-là avait de mauvais & en cachant ses propres horreurs.

Ce n'est de tous côtés qu'un amas de contrarietés & de suppositions qui se détruisent les unes les autres. On nous ordonne d'aimer Dieu, & en même tems

on nous le peint comme le tyran le plus odieux qu'il foit possible de concevoir; on nous dit que le genre humain est une race d'ètres destinés à des fuplices horribles & éternels, dont Dieu n'exemptera qu'un très - petit nombre d'élus, par fa volonté abfolue. Comment puis-je aimer un maître si capricieusement cruël, & dont j'ai mille fois plus à craindre qu'à espérer? En effet le nombre des élus estil comparable à celui des réprouvés? Sans compter qu'il n'y a nulle proportion ni pour la durée ni pour l'intensité, entre les biens qu'on nous promet, & les maux dont on nous menace : une éternité bienheureuse ne peut être mise en parallèle avec une éternité malheureuse; il y a plus de maux réellement tels dans dix dégrés de peines, qu'il n'y a de biens réellement tels dans cent degrés de plaisirs. Vous même vous aimeriez sans doute mieux être anéanti, que de tirer au fort pour le Paradis ou pour l'Enfer, s'il n'y avait qu'un bon billet contre cent mille mauvais.

On nous dit que le baptême nous régénère & nous donne part au Royaume de Dieu, qui devient par là nôtre Père; comment accorder avec cela la Prédestination? le Baptême est inutile aux prédestinés & aux réprouvés, puisque les uns doivent absolument posseder ce Royaume & que les autres en seront absolument exclus.

On veut que Jésus - Christ, Dieu & homme, ne foit qu'une seule & unique personne; à l'instant même qu'on prêche cette Doctrine absurde, on le divise si l'on en a besoin; ce prétendu Dieu avoue fon ignorance fur plusieurs points, dans quelques endroits du nouveau Testament; on répond à cela qu'alors il parle comme homme; l'homme & Dieu ne sont donc pas la même personne; le mot de personne exprime l'indivisibilité. Pierre est une personne, parce que Pierre ne peut être partagé en deux. Pierre & Jean font deux personnes, parce qu'on peut les séparer mentablement, & que réellement ils le font. Pierre peut être ignorant & Jean favant, mais Pierre ne peut pas être ignorant & favant fur le même article. Quand Jésus - Christ a dit qu'il ignorait le jour du jugement qu'il annonçait, il y avait deux personnes, ou bien il mentait, une même personne ne peut dire oui & non, fur le même fujet, sous prétexte de différens caractères ; l'interrogation qu'on lui fait, est faite à fa personne entière; un Hermaphrodite parfait interrogé s'il

peut rendre une semme séconde, serait un mensonge en disant que non, & qu'il n'y a qu'un mâle qui le puisse; ou qu'il ne le peut comme semelle: car on l'interroge comme mâle & semelle à la sois, puisque le mâle & la semelle ne sont qu'une même personne; Jésus - Christ homme & Dieu ne saisait aussi qu'une même personne: dans toute union morale il en est de même.

J'ai connu un capitaine de vaisseau qui était en même tems Sécrétaire du Roi; si quelqu'un lui eût demandé s'il n'avait jamais fait des voyages sur mer, aurait il pû répondre que non, moyennant cette belle restriction Jésuitique, qu'il n'y avait jamais été comme Sécrétaire du Roi?

On demande une foi aveugle, & l'on prèche qu'il faut le garder des faux Prophètes, qu'on doit prendre garde de n'ètre point séduit, &c. Saint Paul dit qu'il y aura des séducteurs; qu'il faut tout sonder, tout examiner, omnia autem probate, quod bonum est tenete. A quoi donc s'en tenir, & où jetter l'ancre dans des sables si mouvans? Autant vaut-il prendre trois dés pour le Papisme, le Calvinisme & le Luthéranisme, &c. Si j'examine, si je sonde, c'est mon propre jugement que je suis; me voilà donc juge

& dès lors plus de foi, à moins que chacun ne dise impudemment, croyez-moi aveuglement sans dépance & sans examen.

On nous dit encore qu'on doit aimer son prochain comme soi-même; & d'un autre côté on nous répéte sans cesse comme la chose la plus belle & la plus essentielle, qu'il faut se hair soi-même. Il faut donc hair son prochain? Enfin on ne finirait jamais si l'on voulait parcourir le reste de ces absurdités.

Tout cela mérite, fans doute, un examen sévère & impartial; le joug que nous portons est assez pesant pour chercher à nous y soustraire si nous pouvons; c'est le comble de la misére & de la solie d'ètre la dupe & la victime d'une soule de fanatiques & d'imposteurs de la tyrannie desquels on peut se tirer.

Je comprends que vous m'allez dire qu'il faut toujours prendre le parti le plus sûr; es que je risque de beaucoup perdre pour gagner peu, puisque quand même je serais la dupe des Ecclésassiques, il ne s'agit que de quaques années de souffrances, au lieu que s'ils out raison je ni'expose à des peines éternelles. Rien n'est plus spécieux, sans doute, & plus capable de faire impression sur un ignorant que cet argument; malheureusement il ne prouve

rien. En effet il est aifé de sentir que ce raisonnement a la même force dans la bouche du Muphti que du Pape, du Rabin que du Talapoin, du Curé que du Prédicant. En conséquence il faut que le Turc reste Turc, que le Juif reste Juif, que l'Idolatre reste Idolatre, que le Protestant reste Protestant: les Juiss prétendent que Dieu n'est que le Dieu des Enfans d'Abraham ou des Circoncis; les Turcs disent que Mahomet a seul la clef du Paradis ; les Protestans affurent que les Catholiques sont des Idolatres ; les Payens des Indes ne manquent pas de. damner les Juifs, les Turcs & les Chrétiens, qui blasphement contre leurs Dieux. dont ils ont l'Histoire & la Généalogie depuis des tems fort untérieurs à toutes ces nouvelles Sectes, nu quet, ereq enture

Un Chrétien ne court donc pas plus de risque en renonçant au Christianisme, qu'un Juis, un Turc, & un Bramine, en quittant le Judaisme, le Mahométisme, & la Religion de Brama. Le danger est égal de part & d'autre, ou plutôt il est nul pour chaçun, jusqu'à ce qu'il ait examiné sa Religion & qu'il se soit assuré s'il y a effectivement quelque chose à perdre ou à gagner pour lui à l'admettre ou à la rejetter.

C 4

Pour moi je sçai présentement à quoi m'en tenir à cet égard, & je ne crains pas d'avouer que je mets au nombre des momens les plus heureux de ma vie, celui où mes yeux ont commencé à s'ouvrir indépendamment du calme & de la liberté d'esprit dont je jouïs depuis que je ne fuis plus fous le joug des préjugés religieux; je sens que j'ai de Dieu, de la nature & de ses puissances infinies des sentimens plus élevés, & plus dignes de ces grands objets. Je suis plus fidèle à mes devoirs, je les remplis avec plus de plaisir & d'exactitude depuis que je les ai réduits à leurs véritables bornes, & depuis que j'ai fondé l'obligation morale sur sa vraye base: en un mot, je fuis tout un autre homme, tout un autre père, tout un autre fils, tout un autre mari, tout un autre maître, fout un autre sujet ; je serais de même tout un autre foldat ou tout un autre capitaine. Dans toutes mes actions je confulte la nature, la raison & la conscience qui m'instruisent de la véritable justice, au lieu que je ne consultais auparavant que la Religion qui métourdissoit de préceptes frivoles, injustes, impraticables & nuisibles; mes scrupules ne tombent plus fur ces vaines pratiques dont l'obfervation tient lieu à tant de gens de la probité & des vertus sociales; je ne me permets plus ces petites injustices qu'on a si souvent occasion de commettre dans le cours de la vie & qui entraînent quel-

quefois de très grands malheurs.

Enfin depuis que je ne crains plus de mourir sans consession, la mort n'a plus rien pour moi d'effrayant, & je la vois s'approcher avec une sermeté vraiment storque: c'est une indifférence éclairée, acquise par la réslexion, qui ne me fait apprécier la vie que ce qu'elle vaut, & qui m'en fait attendre tranquillement la fin sans la désirer ni la craindre.

Voilà, mon R. P., le terme où je suis arrivé à l'aide de l'étude & de la réslexion: pour examiner si je ne me fais pas illusion voici comment je raisonne &

comment je divise la matière.

Faut-il avoir une Religion, ou faut-il n'en point avoir? Vous ne manquerez pas de répondre qu'il en faut avoir une.

Pour avoir une Religion il faut demourer dans celle où l'on est né, quelle qu'elle soit, ou bien il faut les croire toutes également bonnes, & prendre indisséremment celle qui conviendra le mieux; ou bien il faut les examiner toutes & prendre celle qu'on trouvera bonne; ou bien si on les trouve toutes fausses & mauvaises, il faut s'en faire une soi-même.

Vous n'approuverez, mon R. P., ni la première ni la seconde proposition, il faudra donc examiner toutes les religions établies: mais si on les trouve toutes fausses & pernicieus, il faut alors s'en faire une à soi-même fondée sur la raison ou sur cette lumière que la nature a donnée à tous les hommes pour les conduire, lumière qui est une participation, une émanation de l'intelligence universelle, & qui nous éclaire toujours, en tous lieux & même en dépit de nous & de nos penchans sunestes.

#### CHAPITRE II.

Examen général des Religions factices.

L'Examen de chaque Religion en particulier nous est impossible, vû que tous les peuples ne nous sont pas même connus de nom, & que d'ailleurs une vie de cinq cens ans sans nulle autre occupation ne suffirait pas pour cela. Contentons nous donc de les examiner en général, en nous réservant quelques la liberté d'entrer dans quelques détails, lorsque nous le croirons nécessaire au

but que nous nous proposons.

i

1

n

n

a

Si l'on rassemble toutes les preuves sur lesquelles chaque Religion se sonde, on verra qu'elles sont fausses & ridicules, & que les moins absurdes sont équivoques, illusoires & également concluantes pour toutes les autres; d'où il suit qu'elles ne peuvent rien pour chacune en particulier, & qu'elles devraient être récusables ou absolument nulles pour tout homme raisonnable.

Vous m'objecterez, peut etre, mon R. P., qu'il ne faut pas être juge dans sa propre cause, & j'avouerai que cette maxime eft vraye quand on conteste avec un autre qui est intéressé comme nous dans le jugement, & qui a le même droit de vouloir être juge, mais elle cesse d'ètre applicable lorsqu'il est question d'une Religion quelconque: car non-seulement tout homme est en droit d'examiner celle dans laquelle il est né, & peut se constituer juge absolu de la validité des preuves sur lesquelles on la fonde, mais même il y est obligé parce qu'il s'agit uniquement ici de son intéret perfonnel & individuel, & non de celui d'un autre, au jugement & à l'autorité duquel il ferait par - là même très - dan-

gereux de s'en rapporter à cet égard. Si vous dites qu'il y a contestation d'intéret entre les Ministres de la Religion & le reste des hommes, vous aurez raifon, mais comme c'est l'intéret, l'ambition & l'envie de dominer fur les esprits, & d'exercer fur eux à l'ombre de la Religion un empire que la nature n'accorde à aucun homme sur son semblable, qui ont fait inventer toutes les Religions, ce sont de même ces différentes causes réunies qui déterminent les Prêtres & les Souverains à employer les moyens les plus injustes, les plus odieux, les plus barbares pour confacrer à jamais ces fuperstitions dans la tète des hommes, & pour conferver l'autorité dont elles les contrevetus inainsi cette contestation d'intérêts confirme plutôt qu'elle n'anéantit le droit qu'out tous les hommes d'examiner leur Religion , & de ne juger ce procès qu'au tribunal de leur raison.

Mais prenons, si vous voulez un juge désintéresse, impartial & sans préjugés; prenons un sauvage, un enfant que nous éléverons dans les sciences exactes, dans la véritable Philosophie, dans la saine Logique, apprenons lui la Grammaire, la Géométrie, l'Algèbre, sans lui parler

duonel it ferale par - la meme très dan-

d'aucune Religion, & plaidons devant

lui quand il aura trente ans.

Je suis sûr qu'aucun partisan de ces diverses Religions ne garderait les conventions par rapport à l'éducation de l'enfant, si on la lui confiait, & que si l'on en venait à l'épreuve, il n'en est point qui n'assassinat ou n'empoisonnat le juge pour couvrir son imposture; au reste comme ce moyen n'est ni facile ni pratiquable, il faut tacher de découvrir l'erreur & la vérité par une autre méthode.

Pour cet effet je vais, mon R. P., établir plusieurs vérités incontestables qui ne pourront être combattues par aucun homme d'un esprit solide & sincère avec lui-même, parce que ce sont des vérités réelles, éternelles & nécessaires, que tous les hommes voyent également, d'après lesquelles ils agissent tous, & auxquelles on ne peut resuser son consentement quand on les entend proposer, &

que l'on en comprend le fens.

Je fonderai sur ces vérités une chaîne de raisonnemens qui renverseront, je pense, tous les phantômes de preuves qu'alléguent les Religions factices, & qui en feront sentir l'inutilité & les inconvéniens; je m'abstiendrai toujours d'entrer dans la discussion des faits: outre que c'est une matière si fort au dessus de mes forces, & de celles de la plûpart des hommes que mème les personnes les plus habiles ne peuvent la mettre hors de toute contestation, faute de monumens, on n'est jamais parvenu & l'on ne parviendra jamais à découvrir la vérité par cette voye.

Si j'attaque quelques faits, ce n'est que pour donner plus de jour à mes penfées; c'est une espèce de confirmation ou d'éclairciffement, & je ne me fonde jamais fur eux. C'est pourquoi si je me trompe dans ces endroits-là, comme cela peut arriver, ou si vous me demandez mes garants, je les abandonne sans craindre que cela diminue en rien la force & la folidité de mes raisonnemens. J'excepte pourtant les faits actuellement existans & dont on peut faire une expérience journaliere; je n'infisterai pas sur les autres, quoique je n'en ave cité aucun que de bonne foi, fur le raport de personnes véridiques, ou bien pour en avoir été moimême témoin

Je ne me fonde que sur la raison commune à tout le genre humain. Si la Religion est faite pour tous les hommes, elle est nécessaire à chaque individu; les preuves qui en établissent la vérité doivent donc être à la portée des simples, & ne point exiger pour être senties des connaissances prosondes que tous les hommes ne sont pas capables d'acquérir; étant inégalement partagés du côté de l'esprit, tandis qu'ils sont tous à - peu - près également doués de raison. Celle-ci suffit pour porter un jugement sain & droit sur ce que nous voyons ou entendons; au lieu que l'esprit consiste dans l'invention ou plutôt dans l'apperception vive & exacte des rapports des choses. Celui à qui il faut dix ans pour apprendre la Géométrie peut avoir autant de raison que celui qui la inventée, mais il n'a pas tant d'esprit ni de génie.

A l'égard des insensés & des surieux, comme il ne peut y avoir aucune espèce de moralité dans leurs actions, la Religion ne leur est pas nécessaire; il n'en est pas de même des sourds, des muets & des aveugles, auxquels on la suppose aussi

charge of point to the a consque her eft done en aroud d'example

the cibrary stob li'mp artog 'sl scooln

nécessaire qu'au reste des hommes.

Editela:

# CHAPITRE III.

Première vérité.

Chacun est libre en matière de Religion.

La Religion est une chose personnelle.

Our mettre ce principe dans tout fon jour & pour en faire sentir la solidité, voici comment je raisonne : toutes mes actions font utiles ou nuisibles à la Société, ou à quelque membre de la Société; à l'exception de la Religion les choses même qui paraissent ne regarder que moi font dans ce cas; si je me blesse, si je me ruine, si je me tue, c'est une plaie que je fais à la République, elle en souffre de l'altération dans ses forces, & quelquefois même dans sa constitution selon le rang que j'y tiens ou suivant la nature des fonctions dont je suis chargé: je fais par là tort à ma famille, à mes parens. Mais si je me damne, ni la République ni le moindre particulier n'en fouffrira point, ainsi que personne n'y gagnera rien si je me fauve; voilà donc la seule chose où chacun est pour soi seul; chaque particulier est donc en droit d'examiner par luimême le parti qu'il doit prendre fur fa religion,

religion, sans se laisser entraîner par les

opinions de la multitude.

La volonté générale, c'est - à - dire la loi, a droit d'imposer & de contraindre fur d'autres points, parce que l'intérêt étant commun il n'est pas juste qu'un seul l'emporte sur tous, ou le petit nombre fur le plus grand; tous croyant avoir raison il est juste que le particulier ou le petit nombre cède au plus grand, quand même on croirait voir clairement que ce grand nombre a tort, parce que ce grand nombre croit aussi le petit dans l'erreur, que les inconvéniens seraient plus grands fi le petit nombre se trompait & faisait fouffrir le plus grand, & qu'en tout cas il est moins à craindre qu'un particulier souffre pour la faute de plusieurs, que plusieurs soient malheureux pour la faute de quelques particuliers. Mais quant aux récompenses ou aux peines de l'autre vie. mon destin n'intéresse personne, je puis donc me décider par mes lumières seules. quand je fuis seul - intéressé dans la chose.

Tous les hommes sont nés libres; il n'y a de subordination naturelle que celle des enfans aux pères. Si les hommes étaient aussi sages qu'ils devraient & qu'ils pourraient être, il n'y aurait point d'au-

tre domination: la chose est encore ainsi

dans quelques nations fauvages.

Il y a lieu de croire qu'une famille en ayant attaqué une autre, la famille offensée a eu recours à ses voisins & à ses amis; les aggresseurs en ont fait autant, & il a fallu un chef pour commander les différentes familles qui n'avaient point de subordination, chacun étant Souverain; voilà ce qui a donné naissance à l'établissement des Républiques & des Monarchies.

La conduite intérieure & la Religion n'ont eu aucune part à ces arrangemens; ainsi le Monarque & le Magistrat sortent de leur sphère, quand ils veulent étendre leur pouvoir aux sentimens qu'on peut avoir sur la Divinité & sur le culte qui lui convient; il n'est point à présumer qu'une samille ait été s'exposer à la guerre, parce que des voisins avaient d'autres sentimens qu'elle sur la Religion: il n'y a que le tien & le mien qui dans les commencemens puissent avoir aigri l'esprit, allumé les passions, & porté les hommes à s'entr'égorger.

Il est donc certain qu'en fait de Religion chaque particulier est libre; que le Prince, le Magistrat & la République n'ont aucun droit de commander sur cet Article; il est vrai qu'aucun particulier n'a le droit de s'opposer à la Religion publique, il n'a que la voye de représentation comme en toute autre occasion, lorsqu'on propose quelque nouveauté qu'on croit utile au bien de la Société.

Les perfécutions s'autorisent ordinairement du plus saux principe qu'il soit peutêtre possible d'imaginer. C'est que ceux qui ont la vérité de leur côté sont en droit de contraindre ceux qui sont dans l'erreur. Il saudrait d'abord que cette vérité dont chacun se croit en possession sût évidente, au lieu que toute Religion n'est qu'une opinion dont les preuves sont frivoles, obscures & incomplettes, & qu'il n'y a point de témérité, ou plutôt de solie plus grande que celle de se croire assez sûr de la bonté de sa Religion, pour être en droit de tourmenter ceux qui en ont une autre.

Mais accordons pour un moment aux tyrans que la vérité ne se trouve que dans leur communion : je nie que la vérité soit en droit de contraindre. La justice a droit de se faire obéir par sorce, la raison en est simple; la justice est une vérité qui intéresse plusieurs personnes : mais une vérité qu'un citoyen peut admettre ou rejetter sans qu'il en résulte le moin-

dre avantage ou le plus leger inconvénient pour un autre citoyen, n'a nul droit de contraindre ; c'est une vérité de fait & de démonstration. Il y a des contrées sur la Terre où le soleil paraît continuellement pendant six mois de l'année, & où la nuit est continuelle pendant aussi longtems. Les trois quarts des hommes en doutent ou l'ignorent; quelqu'un est - il en droit de les brûler tout vifs s'ils ne l'avouent ? Il est aisé d'appliquer cette comparaison à la vérité de la Religion. Ce que je crois, & ce que je dis, ce que l'écris contre la Religion est indifférent à la République, mais si j'infére de mes principes que je suis en droit de commettre des actions contraires aux loix, à l'équité, au bien-être ou à la vie des particuliers, & si en effet je me rends coupable de ces injustices, alors je suis punissable, non pour ma croyance, mais pour mes actions. C'est ainsi que les Anabaptistes ont été presqu'entiérement détruits, non à cause de leur Religion précisément, mais à cause des désordres qu'elle produisait & à cause de leurs séditions (a).

<sup>(</sup>a) Ils disaient que c'est un crime de poster les armes pour la Patrie, & resusaient de se soumettre aux Magistrats, quant à la Police.

## Argument démonstratif.

Le Prince ou le Magistrat ne doivent point se mêler de ce qui est absolument indifférent au bien public; l'affaire du salut est absolument indifférente au bien public; donc le Prince & le Magistrat ne doivent se mêler en rien de l'affaire du salut.

Le falut est absolument l'affaire personnelle de chaque particulier, c'est à chaque particulier à se mêler de ce qui lui est uniquement personnel, donc c'est à chaque particulier à se faire ou à se choisir une Religion, puisque vous dites vous-même que la Religion est le moyen prochain & direct du falut. Il s'ensuit de tout ce que j'ai dit que tout ce qu'une Religion peut avoir, qui ne fait tort à personne est hors de la jurisdiction des hommes; ma pensée ne fait tort à personne; il n'y a que mes actions qui puissent nuire aux autres.

#### CHAPITRE IV.

Seconde vérité.

Qu'on doit examiner sa Religion, & en juger par soi-même.

Non-seulement on peut examiner si l'on a pris le bon parti, mais encore on le doit; toutes les Religions regardent l'erreur à cet égard comme de si grande conséquence qu'on ne faurait examiner trop scrupuleusement si l'on ne

s'est pas engagé légérement.

Rien n'est si aisé que de se tromper en matière de Religion, puisqu'elles se fondent toutes sur les mêmes principes; c'est un pays coupé de cent mille routes. où l'on trouve des millions de guides. de sentimens & d'intérêts différens.

Toutes les Religions se fondent sur des livres, fur des traditions, fur des difcours, sur l'autorité de certains hommes distingués par des titres, des honneurs, des biens, & des habits; toutes vantent leur antiquité, toutes s'attribuent une inftitution divine & miraculeuse, toutes ont des légendes remplies de miracles, des temples pleins d'ex-voto, & d'offrandes faites par des gens qui ont reçu du Ciel des faveurs particulières, toutes ont le même caractère extérieur, toutes ont beaucoup de Sectateurs & de dévots zélés.

Toutes disent qu'elles sont les seules bonnes, les seules sûres, les seules vrayes, les seules qu'il faille suivre, & qu'il est très-important de ne point s'y tromper; cependant chacun de nous a pris fans choix & fans examen la première & la

seule qu'on lui a présentée. On professe une Religion comme on porte une espèce d'habillement & comme on parle une langue. Je suis né à Paris, je suis Papiste, je porte un habit, une perruque, un chapeau à la Française, & je parle Français: ce n'est point parce que le Papisme est la meilleure Religion, mon habit le vètement le plus commode, le Français la langue la plus belle ou la plus expressive. Si j'étais né à Constantinople je parlerais Turc, je serais Mahométan, j'aurais la tête rafée, & je porterais un turban. Vous pensez de même, mon R. P., & felon toute apparence vous vous feriez fait Dervis & vous auriez écrit scavamment pour prouver la vérité & la divinité de l'Alcoran.

S'il n'y avait qu'une feule Religion sur la Terre dont l'institution sût de tems immémorial, on pourrait rester en repos & croire que tous les hommes n'ont pûr s'accorder dans une fausseté; mais de siècle en siècle il en paraît une nouvelle; on se crie réciproquement, vous vous égarez, & personne ne s'en émeut, on va son train, même sans écouter.

Cependant ou toutes les Religions sont indifférentes à Dieu, auquel cas il serait toujours sensé de prendre la plus raisonna-

ble, la plus simple, la plus utile à la Société, tant pour ne pas s'imposer des devoirs inutiles que pour se soustraire à la domination tyrannique de ces Prêtres imposteurs qui s'arrogent insolemment le titre de Ministres de Dieu; ou bien si Dieu n'approuve qu'une seule Religion, & s'il doit rejetter les autres & en punir les Sectateurs, c'est le comble de la solie de s'en rapporter au hazard de la naissance ou de l'éducation, & de rester tranquille sur un objet si important.

## Argument démonstratif.

Non-seulement on peut mais on doit examiner si l'on a pris le bon parti dans une affaire qu'on croit de la dernière importance, où il est aisé de se tromper, & où l'on s'est engagé légérement.

On croit l'affaire de la Religion de la dernière importance; il est très aisé de s'y tromper; on s'y est engagé sans précaution & sans examen, donc on peut & l'on est étroitement obligé d'examiner si l'on a pris le bon parti dans l'affaire de la Religion.

Cela découle même de vos principes, mon R. P.; je vois dans le Nouveau Testament qu'il faut sonder, qu'il faut se garder des saux Prophètes; qu'il faut prendre

garde d'être féduit; il faut donc examiner. Or en quelque matiére que ce soit, & dans quelque circonstance que l'on se trouve, le discernement ne se peut faire que par l'instinct, les sens & le raisonnement. Il a été démontré ci-dessus qu'il faut faire un choix en fait de Religion, & qu'il faut examiner si l'on a pris le bon parti. D'un autre côté il est évident que nous n'avons point d'instinct pour cela; sans quoi tous les hommes auraient la même Religion. Nous n'avons point non plus de moyens du côté des sens qui ne jugent que de la configuration, du mouvement & des propriétés de la matière.

Reste la voye du raisonnement. Il faut donc raisonner, il saut donc philosopher, il saut tirer des conséquences des premiers principes, en saire l'application à la Religion, s'arrêter où se trouvera une évidence pleine & entière, & rejetter tout ce que la raison consultée sans passion, sans prévention & sans intérèt, déclare saux ou mal fondé.

Tout cet article est si clair qu'il n'a pas besoin d'être prouvé plus au long : je passe donc à un autre.

on rush such billion of the

#### CHAPITRE V.

Troisiéme vérité.

Il faut être dégagé d'intérêt quand on examine sa Religion ou tel autre fait que ce soit.

Ous les Philosophes qui se sont occupés des moyens de perfectionner l'entendement humain & de donner aux diverses connoissances qui en sont l'objet une base plus solide, ont reconnu unanimement la certitude, l'importance & l'utilité de la proposition qui fait le sujet de ce Chapitre: tous ont vû que la régle la plus essentielle & la plus générale pour la recherche de la vérité, était de se dépouiller de toute prévention & de tout intérêt. En effet il est impossible de porter un jugement équitable & impartial fur un point de droit ou de fait dont on est déja persuadé, & qu'on a intérêt de croire; on tourne naturellement & nécessairement toutes ses vues vers cet objet; les plus faibles & les plus légers motifs de crédibilité tiennent lieu de démonstrations, les faussetés les plus palpables prennent de la vraisemblance, & ce qui jouit à peine de l'apparence de la réalité passe pour indubitable.

Disons plus: on rejette les meilleures raisons lorsqu'elles sont contraires aux. idées & aux principes qu'on a déja reçus pour vrais, on ne veut pas seulement les écouter; si quelquefois on daigne y faire une légère attention, c'est avec une contrainte & une impatience qui empêchent la lumière de percer les ténébres qu'on lui oppose, & moins dans l'intention de s'y rendre, si elles sont bonnes, que dans le dessein de les combatre; on reste ainsi dans fon opinion: & s'il arrive par hazard que la vérité fasse quelques impressions sur un esprit ainsi prévenu, on les voit bientôt s'effacer & faire place à celles que les préjugés de l'éducation y ont gravées profondément, que l'inhabitude de réfléchir a fortifiées, & que le tems a pour ainsi dire endurcies & confolidées.

C'est bien pis encore quand l'intérêt, ce mobile si puissant & si universel, se joint à la force des préjugés qui nous subjuguent, & achève d'offusquer notre raison. C'est alors que nos opinions & nos jugemens, quelqu'erronés qu'ils soient, acquiérent une consistance & une fixité que rien ensuite ne peut détruire, à moins que ce même intérêt changeant avec les circonstances dont il dépend nécessairement, ne change aussi les rapports des

choses avec nous & avec nos idées, comme cela arrive souvent. Tel paysan, par exemple, qui, logé chez son père, trouve la dixme un impôt odieux & une tyrannie abominable, la trouve la chose du monde la plus juste, dès qu'ayant changé sa souguenille contre une soutanne & un

rabat, il devient M. le Curé.

Il faudrait donc pour juger fainement d'une question, qu'elle fut toute neuve à notre égard, & que le oui & le non nous fussent absolument indifférens; si Socrate, Lucrèce, Sénèque, & Epicure étaient encore vivans, on pourrait leur propofer l'infaillibilité du Pape, la Mefse, la Trinité, l'incarnation & toutes les autres fables du Christianisme & du Catholicisme, & s'en rapporter à leurs décisions, après leur avoir montré les titres, & les argumens fur lesquels ces belles idées sont fondées. Mais de quel poids peut être la conviction d'un homme élevé dès l'enfance dans une Religion qu'on lui a rendue facrée & respectable en n'en prononçant jamais le nom qu'avec des Epithètes magnifiques & imposantes? Peut-il manquer alors de la croire incontestable?

Allez dire aux Juiss que Moise n'était qu'un rusé politique qui séduisait par des

prestiges les esprits grossiers qui avaient la sotise de le croire inspiré; dites aux Turcs que Mahomet était un ambitieux, un imposteur, & vous verrez comment

vous serez reçu.

Qui pourrait donc être un bon juge? L'homme de la nature dont j'ai parlé plus haut, ou les Philosophes que je viens de nommer. Encore faudrait - il les placer dans une Isle déserte, à l'abri de l'Inquisition, & du glaive que les Prêtres tiennent sans cesse levé sur ceux qui veulent découvrir leur manége, leurs cabales, leurs impostures, & leurs crimes.

Mais comme nous n'avons ni ne pouvons avoir de tels juges, élevons nous, mon R. P., au-dessus des préjugés de l'éducation; écartons de nous tout motif & toute vûe d'intérêt: examinons tout avec cette impartialité, si nécessaire quand on cherche la vérité de bonne soi; mettons dans cet examen le même sang froid que nous mettrions dans la discussion d'une matière qui ne nous regarderait aucunement.

Ne donnons rien à l'autorité de ceux qui proposent la question, renonçons à toute espece d'opiniâtreté; formons la résolution de nous rendre aux raisons claires & évidentes, de recevoir les conséquences justement tirées des premiers principes, des vérités méthaphisiques, en un mot de ces vérités distinctes qui emportent notre assentiment malgré nous & que tous les hommes voyent également en quelque

pays & en quelque tems que ce foit.

L'intérêt & la prévention corrompent notre jugement, c'est une vérité universellement reconnue; on ne laisse nulle part un homme juge du dissérend qu'il a avec un autre. Personne ne veut qu'on instruise son fils dans des sentimens qu'il n'a point lui-mème; un Chrétien ne laissera pas élever son fils par un Dervis, ni un Turc le sien par un Jésuite ou un Capucin.

## Argument démonstratif.

Il est d'autant plus indispensable de suivre les régles de la recherche de la vérité, qu'il est important d'éviter l'erreur. Il est plus important d'éviter l'erreur en fait de Religion qu'en tout autre chose; donc il est plus indispensable de suivre les régles de la recherche de la vérité en fait de Religion qu'en toute autre chose; donc il faut examiner la Religion par les régles d'une saine logique, par le bon sens, par le raisonnement, & avec toutes les précautions que la sagesse & la prudence inspirent, & que l'expérience consirme. Je ne vois rien à repliquer, sinon, qu'il est bien triste de convenir que l'examen est nécessaire, lorsque l'on sent qu'il va découvrir la fausseté & la fourberie d'une chose qui donne tant de richesse, de distinctions & de pouvoir à ceux qui la soutiennent.

C'est une ruse bien digne des sourbes qui l'ont inventée, que de crier sans ces-sé; il sant se soumettre à Dieu; ce n'est point à l'esprit humain à sonder les volontés de l'Eternel, à borner sa puissance, encore moins à pénétrer dans les décrets de sa sagese; il saut obéir aveuglement, &c.

Ce n'est point là la question; on ne doute point de tout cela ; le doute ne tombe point sur l'obéissance, il tombe fur le commandement; il ne s'agit pas de favoir si je dois obéir à Dieu, mais s'il a ordonné telle & telle chose, si tel livre est son ouvrage, s'il contient ses volontés, & s'il a établi quelques hommes pour expliquer ou interprêter ce livre; enfin quand on aurait découvert que Dieu a fait un pareil établissement, quoique contraire aux idées que l'on doit se former de sa puissance, de sa sagesse & de sa justice, il resterait encore à démèler ses véritables Ministres parmi le grand nombre de ceux qui s'attribuent ce titre;

qu'ils se contestent les uns aux autres.

Or pour peu qu'on y réfléchisse, on trouvera des raisons aussi invincibles qu'évidentes pour croire que Dieu ne se sert point de Ministres; que ceux qui s'arrogent ce titre fastueux n'ont aucunes preuves certaines qu'ils soient envoyés de Dieu; que ce sont des hommes comme les autres & les mêmes qu'ils étaient avant cette prétendue mission, si ce n'est peut-être, qu'ils font souvent plus méchans, plus hypocrites, plus vindicatifs & plus intolérans que les autres hommes. En un mot on découvrira sans peine que Dieu n'a pu prescrire des loix & des préceptes inutiles, nuisibles, destructifs de toute morale & de toute Société, & qui seraient indignes même d'un homme du bon sens le plus simple & de la probité la plus commune.

Que les suppôts des Religions factices prouvent donc avec la même évidence qu'ils sont chargés des ordres de Dieu, & l'on s'y soumettra, quelqu'extraordinaires qu'ils paraissent, l'incrédulité ne tombe point sur l'étendue du pouvoir de Dieu, ni sur la justice de ses volontés, elle tombe sur les prétentions de ces hommes qui nous parlent de sa part, & l'on nie que les livres sacrés qu'ils nous montrent soient les loix de la Divinité.

## CHAPITRE VL

# Quatrième vérité.

Que la raison humaine est capable de découvrir la vérité, & que tout homme est obligé d'en faire usage particulièrement en matière de religion.

I L y a des règles & des moyens, je ne pense pas que cela puisse être contesté: je trouve la pesanteur d'une bombe & son volume par le moyen d'un seul éclat que j'ai entre les mains; je trouve le centre d'un cercle sans qu'il y soit marqué; je mesure une montagne inaccessible, & cela par des règles certaines.

Pour les moyens; boire & manger, font des moyens efficaces de foutenir & d'entretenir la vie; renverser un vase plein d'eau, est un moyen efficace pour le vuider; souffler le seu, est un moyen efficace pour

l'allumer davantage &c.

,

e

1

Or les régles & les moyens ne font pas pour parvenir au néant, mais à l'être & aux modifications de l'être, & comme l'être & la vérité ne font pas distincts, il y a des moyens & des régles pour parvenir à la vérité.

L'affaire de la Religion est une véritable question; tout le monde entend par question la demande que l'on fait fur l'exiftence & la qualité d'une chose. Y a-t-il une ville de Paris ? Paris est-il plus grand que Londres? &c. de même y a-t-il une religion exclusive & particulière instituée par la Divinité? La religion Chrétienne, la Mahométanne, celle des Bramines, des Siamois, des Chinois, des Brésiliens &c. font-elles fondées fur des ordres particuliers de Dieu? Voilà la question, voilà sur quoi il faut que tous les hommes prononçent, voilà ce qu'ils doivent examiner sans intérêt, sans prévention, pour se rendre sans opiniâtreté à la vérité claire & distincte, & pour résister sans faibleffe aux impostures & aux sophismes.



#### CHAPITRE VIL

Cinquième vérité.

C'est faire injure à Dieu & donner atteinte à l'idée de l'Etre infiniment parfait que de calonmier la raison & de la réprésenter comme un guide incertain & trompeur.

Tout ce que veut un être infiniment fage & puissant doit s'exécuter par-faitement. Pourquoi les hommes manquent-ils si souvent leur but? C'est qu'ils n'ont pas assez de fagesse pour voir tout ce qu'il faut pour y parvenir, ni assez de puissance pour l'atteindre, quand même ils le connaîtraient.

On ne peut pas dire qu'un être veut une chose, qu'il fait tout ce qu'il faut pour qu'elle se fasse, qu'il est tout - puissant, tandis que cette chose ne s'exécute point.

Les hommes font l'ouvrage de Dieu, la raison est de leur essence, c'est la lumière qu'il leur a donné pour se conduire, elle est une émanation de sa suprème intelligence: il est de l'essence de l'homme, c'est-à-

dire de l'être intelligent & raisonnable; de connaître & de juger, comme il est de l'essence d'un cercle que tous ses diamètres soient égaux, ainsi que tous les rayons tirés de son centre à sa circonférence.

C'est donc une absurdité & même un blasphème de dire que Dieu a créé des êtres modifiés de saçon qu'ils voyent clairement des choses autrement qu'elles ne sont essectivement; j'entends quant aux essectes métaphysiques, & non quant aux sigures & aux autres modes des êtres matériels, que les sens n'atteignent qu'imparsaitement: cette impersection est néces saire & inhérente à leur nature, & ne porte aucun préjudice aux besoins conporels.

f

5

r

fe.

fe

a

pi

cl

C'est encor une plus grande absurdité & un plus grand blasphème, de dire que Dieu a créé des êtres intelligens, pour leur ordonner de croire le contraire de ce qu'ils voyent distinctement, sur tout s'il n'attache point à ce ridicule commandement une marque qui prouve clairement qu'il vient de lui.

La moindre chose que l'on puisse demander c'est de voir assez clairement que c'est la volonté de Dieu, pour contrehalancer l'idée claire que nous avons qu'un être parfait ne peut avoir donné de pareils ordres. On peut bien exiger un certain degré de croyance, mais est-il rien de plus étrange que de la demander contre les principes qu'on a établis soimême.

Un Astronome exigera d'un paysan qu'il croye le Soleil plus grand que la Terre; mais lorsqu'il lui aura enseigné les démonstrations sur lesquelles cette connoissance est indubitablement appuyée, il serait méchant & insensé de lui faire ordonner par un inconnu, à qui il ne donnerait aucune preuve certaine de sa mission, de croire que le soleil n'est pas plus grand qu'une assiette, & de le maltraiter ensuite s'il se resusait à cette croyance parce qu'il s'en tiendrait aux démonstrations antérieures de l'astronome.

Etouffer la raison humaine, la faire passer pour aveugle & pour incapable de discerner la vérité de l'illusion, c'est avancer deux extravagances également dangereuses par leurs conséquences: 1°. c'est se servir de la raison pour prouver qu'il n'y a point de raison, c'est par conséquent se jetter dans un cercle ridicule; car si l'ou prouve par des raisonnemens que la raison est fautive, ces raisonnemens peuvent être faux, & par conséquent ils ne prou-

E 3

vent rien; s'ils sont concluans, ils font preuve: la raison peut donc établir la certitude & découvrir la vérité.

2°. C'est faire de Dieu un être impuisfant ou méchant, puisque c'est soutenir indirectement qu'il n'a pu nous donner un guide plus sûr ou qu'il ne l'a point voulu. Deux propositions également im-

pies & injurieuses à la Divinité.

Outre cela on tombe dans le Pyrrhonisme le plus outré, & dans la nécessité de soutenir qu'un homme yvre, sou ou actuellement épileptique, est aussi propre à recevoir la Religion qu'un homme sage & dans son bon sens; pesez bien cette conséquence, mon R. P., on ne la peut point éluder.

On prétend se tirer d'affaire en disant que les mystères ne sont pas contre la raison, mais qu'ils sont au-dessus de la raison: moyennant cette vaine & suile distinction l'on éblouit le vulgaire ignorant,
& l'on croit fermer la bouche à tout le
monde; mais il est aisé de faire sentir le
peu de solidité de cette prétendue so-

lution.

Ce qui est au-dessus de la raison, c'est ce que l'on ne comprend point, mais dont on ne voit pas l'impossibilité; je ne comprens pas comment se fait la circulation du fang dans les animaux, ni celle de la sève dans les plantes, mais je n'y vois point d'impossibilité: cela est, si vous voulez, au-dessus de ma raison, mais cela n'est pas contre ma raison; ce-

là la furpace fans la choquer.

Dites à votre Fermier que par l'Algèbre on détermine tous les coups qui peuvent venir au piquet, & la façon de les jouer; il sera très-surpris, mais il ne vous dira point que cela n'est pas possible; il n'ira pas chercher des moyens pour vous le prouver, comme si vous lui dissez que vous pouvez faire ensorte qu'il ait quatorze de Rois, & son adversaire une tierce majeure.

La Trinité & la Transubstantiation sont d'une pareille impossibilité; ces deux dogmes, ou plutôt ces deux extrémités de la démence humaine, repugnent également à la raison & consondent les notions les plus claires qui soient dans

notre esprit.

Je finis, mon R. P., en vous défiant vous, ainsi que tous les Théologiens, de tourner les choses de façon à recuser absolument la raison; après bien des ruses, bien des détours & des subtilités, il faudra que chaque Religion vienne plaider sa cause au tribunal de la raison.

E 4

## Argument démonstratif.

Tout ce que fait un être infiniment puissant & infiniment sage est parfait par rapport à sa fin.

L'ètre infiniment sage & infiniment puissant nous a donné la raison pour dis-

tinguer la vérité de l'erreur.

Donc la raison est capable de nous faire distinguer la vérité de l'erreur.

Si l'on me nie la mineure, je dirai qu'on n'est pas sincère avec soi-même, ou qu'on a l'esprit aliéné, & je nierai à mon tour que Dieu nous ait donné des yeux pour voir, la voix pour parler, les oreilles pour entendre, les pieds pour marcher, &c.

## CHAPITRE VIII.

Sixième vérité.

Dieu nous a instruits clairement de ses volontés; il ne peut punir que des crimes libres; il n'a point d'interprêtes ou de Ministres; si aucun livre n'est son Ouvrage.

O N doit en toutes rencontres préférer l'évident à l'incertain, ce qui est clair à ce qui est obscur; cela est incontestable.

On ne doit pas éteindre les lumières de sa raison pour croire des choses abfurdes & pernicieuses, à moins que ceux qui les proposent ne les prouvent clairement, ou ne montrent, avec cette même clarté, l'ordre & la mission qu'ils ont reçus de l'être à qui je dois obéir.

Est-il aussi clair, aussi évident, aussi fûr, aussi certain que tel livre est l'ouvrage de Dieu, qu'il est clair & évident que la raison est un présent de sa toute-

puissance?

Est-il aussi sûr & aussi certain qu'un tel homme est le Ministre de Dieu, qui l'a chargé de me commander de sa part des choses auxquelles ma raison s'oppose, qu'il est certain que la raison est la lumière que Dieu ma donnée pour examiner toutes choses & pour en juger? Or cette raison me répéte sans cesse que ces prétendus Ministres sont ou des insensés ou des menteurs.

Vous allégueriez en vain que ces livres & ces prétendus Ministres du Ciel ne prêchent rien contre la raison, mais seulement des choses au dessus de la raison.

1. Cette distinction a été déja détrui-

te précédemment.

2°. Cela ne fait rien à l'affaire; il nous faut toujours de l'autorité pour les croire, quand même ce qu'ils prêchent ne

blesserait pas la raison.

3°. Je soutient que tout dogme particulier à quelque Religion que ce soit est directement opposé à la raison, & qu'on ne peut y donner son assentiment qu'en renonçant à ce guide, si utile & si nécessaire dans la conduite de la vie: chacun l'avoue de la Religion de son voisin.

Disons-nous que les mystères des anciens Payens, des Indiens, des Amériquains &c. sont des choses au-dessus de la raison? Les Payens regarderaient-ils la Transubstantiation, la Grace, la Trinité, &c. comme des choses au-dessus de la raison? Toutes les dissérentes Sectes ne traitent-elles pas leurs opinions réciproques de choses contraires au bon sens & à la raison?

Il s'ensuit de là que tout homme sans prévention regarde tous ces mystères comme autant d'impostures plus ou moins grossières & dangereuses.

Il est donc évident qu'il faut écouter notre raison présérablement à qui que ce soit, or en consultant notre raison, notre conscience & les idées que nous avons de l'Etre suprême, nous voyons que tous les autres êtres raisonnables ont les mêmes idées, qui nous venant naturellement, ne peuvent nous venir que de Dieu.

Nous voyons que Dieu doit être juste de la justice que nous connaissons, de la justice qui traite chacun suivant ses mérites, de la justice qui fait des loix praticables pour ceux qui y sont soumis, de la justice qui fait connaître ses loix: nierez-vous plutôt, mon R. P., ces sentimens de ma raison, & prétendrez-vous qu'ils sont moins incontestables que les gens & des livres qui disent tout le contraire?

Entre deux propositions dangereuses, entre deux partis opposés qui ne sont pas indifferens à choisir, il ne faut pas moins qu'une démonstration pour déterminer un

homme fage.

Faire Dieu de trois substances distinctes, s'il n'est pas vrai qu'il en soit composé; adorer, je ne veux pas dire un fanatique obscur mais seulement un homme crucisié, s'il n'est pas vrai qu'il soit Dieu; rendre le culte de latrie à un morceau de pâte, s'il n'est pas vrai qu'il soit transubstantié &c., tout cela est aussi ridicule, &, selon les principes de votre religion même, qui fait un crime de l'erreur, cela est tout aussi dangereux que de ne le pas faire & de ne pas croire ces choses si elles sont véritables. Si l'on dit que nous ne sommes pas plus portés par notre raison à croire l'un que l'autre, il est certain qu'il saudra au moins demeurer indécis jusqu'à la démonstration, puisque l'un & l'autre parti est également dangéreux, & puisqu'on court risque ou d'idolâtrer, ou de ne pas croire la vérité, & de ne pas rendre à Dieu l'hommage qui lui est dû.

# Argument démonstratif.

Il faut préférer l'évidence à l'incertitude, la clarté à l'obscurité.

Il est évident & clair que Dieu est juste de la justice la plus pure, que tel livre est humain, que tel homme qui me prêche n'est qu'un homme. Il est très faux que Dieu, s'il est juste, soit juste d'une autre justice que celle que nous connaissons, que tel livre soit son ouvrage, que tel homme ait reçu ses ordres particuliers, au contraire cela paraît évi-

demnient faux aux personnes sans pre-

Donc il faut croire que Dieu est juste de la justice que nous connaissons; que s'il veut punir il ne peut punir que les mauvaises actions libres, (supposé qu'il y en ait de telles, ce que je suis bien éloigné de croire) & que les actions contraires à ses volontés dont il a clairement instruit. Donc il saut agir dans le principe qu'aucun livre n'est l'ouvrage de Dieu, qu'aucun homme n'est son Ministre ni son interprète, & que tous ceux qui prennent ce titre sont des imposteurs ou des fanatiques insensés.

#### CHAPITRE IX.

endered du'il ent vinet ou vingt-day

tout ce que l'on

Septième vérité.

Qu'on est obligé d'abandonner sa Religion quand on la trouve mauvaise.

and reserved to control of prenties, the

On n'a pas plus de droit de retenir une chose qu'on en a eu de la prendre.

Je ne crois pas que nos plus sévères Casuistes se fissent un scrupule de sortic des prisons d'Alger: cependant les Religions factices commettent une bien plus
grande injustice que les Corsaires, puisqu'elles commencent par surprendre les
hommes en les préoccupant dès l'enfance, en les subjuguant par l'autorité, en
abusant de leur faiblesse; les Corsaires
combattent contre des hommes faits, ils
courent les mèmes risques de l'esclavage
& de la vie, que celui qu'ils sont courir
aux autres; enfin ceux qui vont à la
mer s'exposent à ce danger dont ils ont
pleine connaissance & la liberté de se
garantir.

Où est l'apparence du droit de s'emparer de l'esprit d'un enfant pour le séduire & le faire croire tout ce que l'on veut? Si l'on procédait de bonne foi, on attendrait qu'il eut vingt ou vingt-cinq ans; & pour lors sans user d'autorité on lui proposerait les principales Religions du monde, les preuves fur lesquelles elles s'appuyent, & ce qu'on peut objecter de raisonnable contre ces preuves : après cela s'il venait à abandonner celle dont il aurait fait choix, on aurait raison de l'appeller Apostat, on ne pourrait pas cependant le blamer absolument; changer n'est pas un crime en foi, ce peut même être une vertu, mais changer sans de

bonnes raisons c'est une inconstance blà: mable.

Le mineur se sait relever par les loix civiles dès qu'il y a eu de la surprise de la part de ceux avec qui il a contracté, quoiqu'il n'ait point été forcé & ne dépendit point de ceux qui ont abusé de sa faiblesse, & quoiqu'il sût même en état & en pouvoir d'examiner la chose. A plus sorte raison il doit m'être permis de rompre les engagemens que j'ai pris en me soumettant à une Religion soit librement soit par contrainte, lorsque cette Religion plus mûrement examinée me paraît sausse, absurde & dangereuse.

A vingt-cinq ans on ne relève plus un jeune homme de ce qu'il peut faire, parce qu'il est juste qu'il tienne ses engagemens avec ceux qui ont intérêt qu'il les accomplisse, & qu'il doit avoir à cet âge assez de raison pour n'être pas surpris. Mais dans les occasions où un homme scul est intéressé, on ne l'oblige point à essectuer ses promesses, qui ne soit alors que de simples desseins & des résolutions conditionnelles; personne ne se plaindra de moi quand j'aurai dit que je veux passer ma vie à Paris, si après cela je vais demeurer en Languedoc dont je trouve l'air plus sain.

si je la trouve mauvaise; 1°. parce qu'on m'y a engagé par surprise, & que lorsque j'ai suivi à cet égard l'impulsion que mes parens m'ont donnée, j'étais hors d'état de juger & de resuser de me soumettre, n'ayant ni discernement ni liberté; 2°. parce que c'est une affaire qui ne regarde que moi seul, & à laquelle personne n'a d'intérêt; ainsi je ne puis être ni blamé ni justement puni pour ce changement.

Quant à ceux qui ont déjà changé de Religion, ils ont le même droit d'abandonner la seconde qu'ils ont prise, que la première qu'ils ont quittée; on est toujours bien fondé à examiner les raisons auxquelles on s'est rendu, & à revenir sur ses pas quand on les trouve mauvaises.

# Argument démonstratif.

On n'a pas plus de droit de retenir qu'on n'en a en de prendre une chose.

La Religion nous a pris sans aucun droit;

Donc elle n'a pas droit de nous retenir.

La force & la surprise ne donnent point de droit. La Religion nous a pris par force & par furprise;

Donc elle nous a pris fans droit; donc

nous pouvons l'abandonner.

Quand ce n'est ni par force ni par furprise qu'on a embrassé une Religion quelconque, on a cédé à des raisons qui sont toujours sujettes à révision, comme nous

l'avons prouvé.

Quiconque s'apperçoit que dans une affaire de conféquence il a pris un mauvais parti, change son erreur en crime ou en solie, s'il se fait un point d'honneur de sa persévérance; donc il est en droit de quitter son erreur quand il l'a reconnue, & c'est même un devoir.

### Dilême sans réplique.

Il faut examiner & juger la Religion dans laquelle on se trouve engagé soit par choix soit par le hazard de la naissance; ou bien il ne faut ni l'examiner

ni en juger.

S'il ne faut ni l'examiner ni en juger, chacun restera dans la sienne; le Juis restera Juis, & il en sera de même du Payen, du Mahométan, du Chrétien, du Papiste, du Protestant, soit qu'il soit

né dans sa Religion ou qui s'y soit en-

gagé par la fuite.

Aucune Religion n'adoptera cette conféquence nécessaire qu'en sa propre saveur, ce qui est le double de l'injustice & de la déraison.

S'il faut examiner, voici après de mûres réflexions le jugement que je porte de la Religion Chrétienne. Je la trouve absurde, extravagante, injuriguse à Dieu, pernicieuse aux hommes, facilitant & même autorifant les rapines, les féductions, l'ambition, l'intérêt de ses Ministres & les révélations des secrets des familles; je la vois comme une source intarissable de meurtres, de crimes & d'atrocités commifes fous fon nom; elle me semble un flambeau de discorde, de haine, de vengeance, & un masque dont fe couvre l'Hypocrite pour tromper plus adroitement ceux dont la crédulité lui est utile: enfin j'y vois le bouclier de la tyrannie contre les peuples qu'elle opprime, & la verge des bons Princes quand ils ne sont point superstitieux. Avec cette idée de votre Religion, outre le droit de l'abandonner, je suis dans l'obligation la plus étroite d'y renoncer & de l'avoir en horreur, de plaindre ou de mépriser ceux qui la prêchent, & de

vouer à l'exécration publique ceux qui la foutiennent par leurs violences & leurs persécutions.

#### CHAPITRE X.

Huitième vérité.

Aucune Religion ne peut établir ses faits avec certitude, pas même avec vrai-· Semblance.

Es faits ne peuvent s'établir que par des piéces recevables, par des témoignages autentiques & décisifs; aucune Religion factice n'a de piéces ni de témoignages révêtus de la forme que la raison, l'expérience & les coutumes de

toutes les nations exigent.

On peut regarder l'affaire de la Religion comme un procès où chaque Religion est le demandeur, & toutes les autres ensemble le défenseur. Le Christianisme soutient qu'il a la vérité de son côté; le Paganisme, le Judaisme, le Mahométisme le nient; le Mahométisme prétend qu'il est la bonne Religion, le Paganisme, le Judaisme, le Christianisme le nient: il en est de même des au-

tres. Ou bien on peut regarder toutes ces Religions factices comme les demandeurs contre le bon sens; & la raison, le bon droit, & la liberté de tous les hommes, comme les défendeurs; cela est incontestable. Dans tout procès quelconque le jugement dépend des pièces, qui font des écrits communs entre les parties, comme des contracts, des ordonnances des supérieurs, des jugemens rendus, des arrèts &c. Dans l'affaire dont il s'agit où sont les pièces. Chaque Religion a tout au plus une seule pièce; où a-t-on vû juger un procès fur le seul mémoire d'une des parties? Qu'est-ce que l'Evangile, l'Alcoran, le Pentateuque, finon une allégation contre laquelle une simple négation suffit ?

## Argument démonstratif.

Des faits ne peuvent s'établir que par des pièces recevables & des témoignages décisifs;

Aucune Religion n'a des pièces recevables, ni des témoignages autentiques;

Donc aucune Religion ne peut établir fes faits; j'entends par des pièces récevables, des écrits communs entre des parties, ou des ordonnances des supérieurs. Des témoignages incontestables sont ceux des personnes éclairées & absolument désintéressées, qui ont suivi & examiné avec les connaissances & l'attention requises les faits en question.

Aucune Religion n'a de pièces ou de témoignages pareils; donc aucune Religion n'a de pièces recevables ni de té-

moignages incontestables.

Quand on dirait que les Histoires ordinaires passent pour des preuves dans plusieurs circonstances importantes, cela n'avancerait de rien.

1°. Ces Histoires ont été faites sans aucun rapport à la contestation que l'on veut régler, par conséquent elles sont désintéressées en cela; si elles étaient de mème datte que le commencement de l'affaire en question, on n'y aurait pas plus d'égards que si l'une des parties l'avait faite, à moins qu'elles ne sussent appuyées de pièces telles que nous les demandons.

2°. Une Histoire toute simple ne produit jamais une conviction absolue; elle fournit seulement une preuve plus ou moins plausible suivant les circonstances; risquera-t-on son salut éternel sur des vraisemblances & des probabilités?

3°. Il y a bien de la différence entre les Histoires ordinaires qui n'ont point été contestées, au moins pour les faits généraux & de notoriété publique, & qui par là sont en quelque façon reconnues pour vrayes en cela; ou bien celles des Religions contestées & accusées de faux

dès qu'elles ont parû.

4°. Enfin je ne nie pas qu'il n'y ait plusieurs circonstances dans lesquelles ces Histoires instruisent par leur propre autorité; mais je sçai bien aussi que cette instruction est plus fouvent incertaine & illusoire, que la plupart des faits qu'elle contiennent sont contestés; que ceux mêmes qui sont reçus le plus unanimément ne sont pas fûrs, & qu'on en peut douter fans être accufé de se refuser à l'évidence; aucune de leurs narrations n'emporte un consentement absolu comme font nos sciences exactes; d'ailleurs on n'y ajoute foi qu'autant que ces faits sont renfermés dans les bornes de la possibilité naturelle: dès qu'ils ne se trouvent pas conformes au cours ordinaire des choses humaines. on les appelle des Fables ou des Romans, & on les rejette sans autre examen. Mais de quoi sont remplis les livres des Religions factices? De faits merveilleux qui surpassent les forces de la nature, qui sont contraires à ses loix invariables, & qui répugnent autant à la fagesse & à

la justice de Dieu qu'à la raison & à la vérité: ce sont par conséquent des Romans & des fables.

Outre cela l'Histoire nous dit qu'un homme a fait une telle action, qu'il a dit une telle chose, 'qu'il a prononcé un tel jugement; mais c'est la raison qui décide du droit; & si l'historien prononce sur le mérite ou le démérite de ces actions, la foi que je puis lui accorder sur les faits ne s'étend point aux jugemens qu'il en porte.

Mais les livres des Religions factices prétendent que c'est Dieu lui-même qui les a dictés, ainsi en acceptant le fait, on accepte le droit, puisque Dieu ne peut mentir. D'un autre côté nous avons prouvé que ces livres ne peuvent être regardés par les gens sensés que comme des fables ridicules, absurdes & souvent d'une atrocité révoltante; ainsi on ne doit point admettre les faits qu'ils rapportent; Dieu ne dicte point de livres, il parlerait immédiatement aux cœurs des hommes, s'il avait des ordres à leur donner, & des préceptes nécessaires à leur prescrire; les hommes ne font des livres que faute de pouvoir se communiquer autrement leurs pensées & leurs intentions.

### CHAPITRE XI.

Neuvième vérité.

Il faudrait à chaque Religion une suite continuelle & actuelle de miracles incontestables.

Les preuves doivent être proportionnées à la difficulté & à l'importance

des choses qui sont en question.

Pour une chose aisée à croire & de peu de conséquence la moindre vraisemblance suffit; on se contente alors du plus léger témoignage; mais pour une chose obscure, difficile à croire, compliquée, & dont la décision insue nécessairement sur le bonheur d'une infinité d'ètres, il faut de grandes preuves, de fortes probabilités & des témoignages dont la véracité ne puisse être contestée, pour m'engager à la croire & à régler ma conduite en conséquence.

Examinez la différence de la procédure criminelle à la procédure civile; quoique dans la dernière il s'agisse du bien, de l'ordre & du maintien des familles; il s'agit dans l'autre de la vie & de l'honneur des citoyens, c'est pourquoi les juges y sont à jeun, & si les voix sont égales la

cause est renvoyée &c.

Qu'un jeune homme vous dise qu'il a vingt-six ans, vous le croyez, pour peu qu'il ait l'air plus formé que les enfans; mais s'il vous demande ensuite cent pistoles sur son billet, vous commencez à examiner si en esset il est majeur; & s'il vous proposait de vous vendre une terre cent mille écus argent comptant, vous voudriez voir son extrait baptistaire; voilà pour la conséquence, voyons pour la difficulté.

Si ayant l'honneur de vous voir, mon R. P., je me plaignais d'avoir trouvé un grand embarras fur le pont Notre - Dame, vous me croiriez aisément; si je disais qu'il y a eu vingt personnes de blessées, vous pourriez me croire malgré vetre étonnement; si j'ajoutais que de ces vingt personnes cinq ont eu l'œil droit crevé, cinq l'œil gauche, cinq le bras cassé, & cinq la jambe, vous commenceriez alors à ne me point croire du tout; mais que ferait-ce donc si j'ajoutais encore que j'aifoufflé fur tous ces gens là & qu'ils ont été guéris? Que sera - ce, si je vous difais que j'ai pris un caroffe d'une main & que je l'ai enlevé pour laisser passer les

autres, & si je concluais de là que vous me devez du respect, de la considération, une obéissance aveugle, à moi & à tous ceux qui porteront un tel habit? acquiesceriez-vous à mes loix? vous rendriez-vous à mon témoignage, fous le faux & vain prétexte que vous m'avez bien cru lorsque je vous ai parlé de l'embarras que j'avais rencontré? Certainement vous me traiteriez de fou, & si votre patience allait jusqu'à me répondre, vous me diriez que vous avez cru ce qui était croyable, & non ce qui est une fable; que vous avec cru ce que vous n'aviez aucun intérêt de foupconner de faux, & non ce qu'il vous ferait onéreux de croire fans fondement & fans profit pour vous.

Ceci n'est point une comparaison, c'est absolument la même chose que le fait des religions, il n'y a que les termes à changer; le Curé, le Bonze, l'Iman, le Prédicant, le Rabin & le Talapoin débitent des fables dépourvues de toute apparence de possibilité, & concluent de là qu'il faut les respecter, leur obéir, les bien payer, les exempter de toutes les charges publiques, ne les supposer capables d'aucuns mensonges ou crimes, & s'ils en sont manifestement convaincus, qu'il ne saut point les punir de peur de

scandale, & qu'on doit les couvrir du manteau de la charité.

•

1

e

Z

S

e

15

ft

es

nle

i-

p-

de

es

a-&

de

Pour des faits furnaturels il faut des preuves surnaturelles. Mon Curé me dit qu'un verre d'eau versé sur la tête, & une croix faite en l'air en prononçant des paroles, effacent les péchés que nous avons commis dès avant que de naître; pour preuve de tout cela, avec un pareil topique qu'il guérisse un épileptique. Il m'affure que ses Messes, le son de ses cloches, ses processions &c. procurent la fanté, conjurent les orages, chassent les infectes, &c. Pour me prouver cela, qu'as vec ces remèdes si efficaces il reléve un pan de mon mur qui est tombé, qu'il me délivre des punaifes; en un mot qu'il prouve ou se taise.

Pour prouver sa puissance & son autorité sur des choses dont on ne peut faire l'expérience, il faut établir un cas semblable à l'égard de celles que l'on peut expérimenter, sans quoi l'on ne doit pas attendre de croyance. Le Géomètre me dit qu'il mesure exactement la distance qui se trouve entre deux points inaccessibles; si j'en doute, il en fait l'expérience entre deux points accessibles; je vérisse son opération, je vois qu'elle est

juste, & je crois qu'il peut faire ce dont l'avais douté d'abord.

Vous dites que vos Messes tirent les ames du Purgatoire, eh bien! tirez avec une Messe un homme de la Bastille.

Les Empyriques, les Charlatans, les Opérateurs qui font pour la fanté du corps ce que les Apôtres & les Missionnaires font pour le salut de l'ame, sont des épreuves; ils n'exigent pas qu'on les croye sur leur parole, ils se brûlent, se percent, s'empoisonnent & se guérissent de tous ces maux; ils voyent que l'intérêt qu'ils ont à persuader étant connu, il faut de nécessité une preuve qui persuade à ceux qui les écoutent, qu'ils disent la vérité.

J'ai lu quelque part ce beau raisonnement: vous croyez bien les commentaires de César, pourquoi ne croiriez vous pas l'Evangile? Je dois donc croire aussi l'Alcoran? La conséquence est égale.

Je crois les commentaires de César, parce qu'en général ils ne disent rien dont on ne sente la possibilité; si César disait qu'il a passé la mer à pied sec, que les eaux se sont séparées & accumulées des deux côtés pour le laisser passer & tant d'autres mensonges aussi absurdes qu'on trouve dans l'Ancien & le Nouveau Testament; nous ne le croirions

pas; & bien encore moins si les fauteurs de ce Roman en tiraient des conséquences utiles pour eux-mêmes, & onéreuses pour nous. D'ailleurs mille monumens épars appuyent le livre de César, cependant quand nous disons que nous croyons les commentaires de César, cela ne signifie pas que nous jurerions ou que nous exposerions notre vie pour prouver qu'ils sont absolument & totalement vrais; on doute de bien des faits naturels, & l'on ne veut pas que je doute des relations, cent sois plus singulières & plus romanesques que tout ce que l'histoire nous dit!

Sur un fait, même croyable, le feul intérêt de celui qui le rapporte met en droit d'en douter, & l'intérêt que nous avons qu'il soit faux, nous met en droit de l'examiner rigoureusement. Si l'on me venait dire que mon fils a été tué à l'armée, je le croirais; mais si le porteur de la nouvelle me disait qu'il l'a fait son héritier, & cela sans autre preuve, je cesserai de croire & la mort & la donation.

Si l'on me dit que les monts Pyrénées étaient au Japon, mais que sur l'ordre de tel homme ils ont fait un faut & sont venus se placer où ils sont, je n'en voudrais rien croire; si dans l'instant une yoix me disait pareille chose, & que regardant par - tout je ne visse personne qui eût pù prononcer ces paroles, je commencerais à douter; mais si, levant les yeux, je voyais des étoiles s'arranger, pour former des mots qui m'indiquassent la même chose, je croirais sans hésiter. La preuve serait alors aussi étrange que le fait, & serait en proportion avec lui.

## Argument démonstratif.

Les preuves doivent être fortes à proportion de la difficulté de la chose à prouver, & évidentes à proportion de son importance.

La question de la Religion roule sur des choses impossibles, ou du moins surnaturelles que l'on dit de la dernière im-

portance.

. Donc il faut aux religions des preuvres au desfus des forces de la nature, & qui

foient de la dernière évidence.

Mais, dira-t-on, toutes les religions s'appuyent sur un nombre prodigieux de mira-cles? oui, selon leurs livres, mais pour me les faire croire faites m'en voir un bien évident; vous ne le pouvez, & moi je ne puis rien croire. Où sont, mon R. P., les hommes véritablement sensés & dé-

gagés d'esprit de parti qui ayent vû des miracles? S'il y en a, qu'ils les croyent, mais les autres seraient insensés d'y ajouter soi, personne ne pouvant être obligé de croire sur le rapport d'autrui les faits

mêmes les plus vraisemblables.

D'ailleurs si les miracles étaient un moyen raisonnable d'inspirer la foi, tous les hommes seraient exposés à l'erreur: combien de prestiges de l'art passeraient pour des miracles dans les nations fauvages! En effet on voit des miracles à proportion qu'on est moins instruit, ou qu'on ignore les fecrets de la Médecine, de la Physique expérimentale, de la Chymie, des Mathématiques &c. à proportion de l'ignorance où l'on est des tours d'adresse des jongleurs, des vertus & des proprietés de certains remédes; & des effets de certaines machines. Tout était plein d'esprits, de démons, de possédés il y a deux siècles. Des marionnettes parurent aux Suisses montagnards un effet de la magie. N'a-t-on pas vû en Amérique dix mille habitans du pays qui à la vue des terribles effets de la poudre à canon affuraient que les Castillans faisaient des miracles, & qu'ils étaient dépositaires des foudres de Dieu? Qu'un imposteur creuse des mines & qu'il ait des sufées de

bombes qui brûlent quoiqu'on les plonge dans l'eau; qu'il tue les rebelles à ses volontés d'un coup de pistolet, faut-il pour cela que ces pauvres gens croyent tous les dogmes qu'il leur annoncera, quelqu'abfurdes qu'ils foient? Il conduira quelques-uns des incrédules sur l'endroit où il aura placé sa mine, il les exhortera; s'il ne les persuade pas, il s'écriera que le feu de l'enfer va le venger : alors ces malheureux fautant en l'air parmi le feu & la terre ne feront-ils pas un exemple pour les autres & un spectacle très-perfuasif? Ceux-ci n'auront-ils pas vu des miracles? ils feront donc dans l'obligation d'embrasser la doctrine de l'imposteur & de faire tout ce qu'il voudra?

Avouez-donc, mon R. P., que des effets, quelqu'extraordinaires & quelque miraculeux qu'ils nous paraissent, ne peuvent rien prouver en faveur de la vérité d'une doctrine à laquelle on les fait servir de base, ou que la foi des hommes est à la merci du premier sourbe adroit qui voudra les tromper. D'ailleurs toutes les Religions que vous regardez comme fausses ont des miracles aussi bien établis que les vôtres; contenus de même dans des livres sacrés, leur mémoire est célébrée & perpétuée par des sètes, par des tem-

temples & par des monumens. Je vais plus loin encore & je défie tous les Théologiens Chrétiens de foutenir les miracles de Moïfe & de Jéfus-Christ par des raisons qui ne conviennent pas également & qui ne prouvent pas aussi fortement pour les miracles de Mahomet, de Sammonocodom, de Brama, &c. Je les défie de même de combattre les miracles de ces Législateurs célébres par des raisons qu'on ne puisse employer avec autant d'avantage contre ceux de votre Religion.

#### CHAPITRE XII.

Dixième vérité.

On court risque d'être dans l'erreur, quelque Religion que l'on suive.

DEs faits ne peuvent être établis avec une parfaite certitude; on a beau prendre toutes les mesures que la prudence & la sagacité peuvent suggérer, on ne peut trouver que des vraisemblances, qui ont quelquesois un haut degré de probabilité, & qui sorment même, selon les circonstances, une espèce de conviction; mais tout cela n'équivaut jamais à l'évidence parsaite & à la vérité claire & incontestable.

La différence entre l'Histoire & la Fable ne consiste pas en ce que l'une est vraye & l'autre fausse; elle est sondée fur ce que l'une peut être vraye, & qu'il y a même apparence qu'elle l'est, au moins en général, tandis que l'autre est sûrement ou évidemment fausse.

Un juge qui a condamné un homme convaincu par des piéces & par des témoins, ne peut pas dire qu'il n'a pas condamné un innocent & le dire avec certitude, il peut assurer qu'il l'a condamné innocemment.

Pour qu'un fait fût incontestable à notre égard, il faudrait qu'il fût impossible que nos sens nous trompassent, ou que notre imagination ne pût être frappée que d'objets présens & tels qu'ils sont réellement; en un mot que nous sussions au dessus de toute illusion.

Pour qu'un fait fût prouvé invinciblement, il faudrait qu'il fût impossible que les hommes mentissent aux autres ou se trompassent eux - mèmes.

On ne peut donc établir des faits de manière à les mettre à l'abri de toute contradiction. Il n'y a que les vérités Métaphysiques & Physiques qui soient incontestables, & qui arrachent un assentiment parfait & irrévocable. Il faut donc de nécessité consulter les vérités Métaphysiques pour trouver une certitude absolue.

Si dans les affaires de la vie on s'en rapporte à des preuves de fait, c'est qu'on ne peut saire autrement; la vie n'est qu'une suite de saits matériels, il saut donc bien juger sur des saits matériels, mais en comptant sur ces preuves on ne prétend pas rendre un jugement exempt d'erreur, on prétend seulement rendre le meilleur jugement qu'on puisse rendre en pareil cas, quoiqu'au fond il puisse être mauvais ou faux.

Où est donc la certitude des Religions qui ne sont sondées que sur des faits? C'est se moquer que de dire, c'est Dieu même qui atteste ces saits, si l'on ne démontre en même tems que les livres où ces saits se trouvent sont l'ouvrage immédiat de Dieu; des saits impossibles ne peuvent se prouver; on n'est pas le maître de s'en convaincre, quelque chose qui soit alléguée en leur saveur, parce que le raisonnement qui en découvre l'impossibilité est plus clair & plus évident que toutes les preuves qu'on peut donner.

G 2

Des faits furnaturels ne peuvent jamais avoir une parfaite certitude, même pour ceux qui en seraient les témoins, parce qu'il est plus aisé que tous leurs sens se trompent, qu'il n'est aisé qu'un fait surnaturel se passe; & à plus sorte raison quand ces faits surnaturels ne sont sondés que sur des rélations & des ouï dire.

Disons donc hardiment que les Religions alléguent des faits impossibles & surnaturels, & par conséquent des faits qu'elles ne peuvent jamais prouver. Quand on trouverait une Religion mieux sondée que les autres, ce ne serait pas une preuve qu'on dût s'en tenir là.

1°. Parce qu'on n'est pas sûr de la bien entendre.

2°. Parce qu'une chose meilleure qu'une autre peut ne rien valoir; les choses mauvaises ne sont bonnes qu'à l'égard de ceux qui n'en connaîtraient pas de meilleures.

Ainsi la meilleure Religion de l'Amérique était bonne avant que nous y éufsions pénétré. Qui nous a dit que celle des Terres Australes ne vaille pas mieux que la nôtre, & qu'il n'en viendra pas des Apôtres dans notre continent pour nous convertir à leur foi? En un mot donnez-moi une démonstration de la divinité de vos livres, je consens de m'y

rendre, quoique je dise que ces livres sont humains.

## Argument démonstratif.

Tous les faits ne peuvent emporter une certitude parfaite.

Toutes les Religions sont fondées sur

des faits.

1

1-

X

s. 3-

C-

le

IR.

as

nr

ot li-

'y

Donc elles sont incertaines, donc en les suivant on court risque d'être dans l'erreur.

#### CHAPITRE XIII.

Onzième vérité.

Toutes les Religions ne se donnent elles-mêmes que pour incertaines.

Roire, ce n'est pas savoir, ce n'est pas voir; croire suppose une incertitude; je sçai, je suis sûr, je vois que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits; que la diagonale d'un quarré est plus longue qu'un de ses côtés; que le quarré de l'hypothénuse est égal au quarré des deux autres côtés; il en est de même des autres propositions de

G 3

Mathématique également certaines & évidentes. Mais je crois qu'Alexandre a vaincu Darius, & qu'il a conquis la Perfe.

La conviction que les vérités Métaphyliques éternelles & nécessaires portent dans l'esprit de tout homme dont l'organisation n'est pas viciée, n'est point susceptible du plus ou du moins; elle est immuable, & comme elle exclud toute espèce de doute & d'incertitude, on est fûr que tous les êtres intelligens & fains voyent la même chose, & l'on n'a ni crainte ni espérance de trouver le contraire, les plus grandes menaces, les plus grandes promesses n'engageront pas un instant à chercher un point dans un quarré qui soit également éloigné de toutes les extrémités, on en voit clairement l'impossibilité, parce qu'on voit clairement ce que c'est qu'un quarré. Mais que le Roi propose cent mille écus à qui pourra prouver que Céfar n'a jamais été en Angleterre, il y aura là-dessus mille differtations dans fix mois.

On voit tous les jours les opinions les plus généralement reçues & les notions les plus enracinées combattues & détruites. Mais on n'a jamais vû & l'on ne verra jamais personne révoquer en doute les démonstrations d'Euclide, ni au-

cune autre vérité que l'esprit apperçoit clairement.

Il y a donc une différence entre croire & voir; croire n'est pas affirmer, comme ne pas croire n'est pas nier. Croire signifie ne pas contester, acquiescer par provision jusqu'à une meilleure & plus ample information; ce mot suppose du doute & laisse à l'esprit la liberté d'em-

braffer une croyance contraire.

La croyance peut augmenter à l'infini fans jamais atteindre le dernier degré de perfection; pour la certitude, la vue produit tout d'un coup ce dernier degré: pour la certitude parfaite, il est impossible que l'on me rende plus certain que je ne le suis, que la corde d'un arc a moins d'étendue que l'arc mème; mais on peut me rendre plus assuré que je ne le suis, que l'arche qui est à la tête du pont de Xaintes, est de Jules César, quoique j'en aye lû l'inscription; on peut aussi diminuer ma croyance sur cet article.

Nulle Religion factice n'a promis encore de faire voir de cette vue dont l'esprit apperçoit les vérités métaphysiques, essentielles, éternelles & nécessaires: aucune n'a exigé qu'on assurât que l'on voyait; ce n'est point par scrupule ou faute

G . 4

d'impudence & de mauvaise soi, c'est parce que cela révolterait les esprits & pourrait saire crouler tout l'édifice déjà si chancellant; elles se contentent de demander qu'on croye, qu'on ne dispute pas, qu'on ait la complaisance d'acquiescer; en un mot qu'on soumette aveuglément son entendement sous l'obéissance de la soi. Captivantes intellectum in obsequium sidei. Voilà la formule commune de toutes les Religions, c'est le point dans lequel elles se réunissent & se touchent, pour ainsi dire, le plus immédiatement.

Le Paganisme des Grecs & des Romains demandait qu'on crut que Jupiter,
Neptune & Pluton avaient partagé l'univers; que la sumée de l'encens, & le
sang des animaux égorgés, gagnait ces
Dieux; qu'ils s'unissaient aux simulacres
qu'on leur consacrait; qu'ils étaient plus
présens dans les simulacres & dans les
temples qu'on leur dédiait, qu'ailleurs;
qu'ils faisaient tous les jours des miracles, &c.

Le Paganisme d'aujourd'hui demande à-peu-près les mêmes choses. Le Judaïsme demande qu'on croye que le retranchement d'une partie du corps est le sceau de l'alliance que Dieu a faite autrefois avec les hommes; que ce Dieu habite un temple; que sa demeure principale est au Ciel; que les Hébreux sont son peuple chéri, & qu'il hait toutes les autres nations; qu'il ne saut pas manger de certains animaux; qu'on est impur pour avoir touché un cadavre, &c.

Le Mahométisme veut aussi qu'on croye la circoncision nécessaire; que l'eau répandue sur le visage & sur les bras esface les péchés; que c'est l'Ange Gabriel qui apporta l'Alcoran, qui est écrit sur une table d'émeraude conservée dans le Ciel; que les semmes seront exclues du

Paradis, &c.

Le Christianisme ne demande pas avec
plus de preuves & de raison qu'on croye
que Dieu est composé de trois substances

que Dieu est composé de trois substances distinctes, dont l'une procéde & l'autre est engendrée: qu'il punit le péché d'un seul homme sur un nombre infini d'hommes qui n'y ont point eu de part. Que la nature de l'homme s'est corrompue; qu'il a fallu que l'une des trois substances divines s'immolât aux autres pour se satisfaire toutes trois; que cette satisfaction ne sera appliquée qu'à un petit nombre choisi par le caprice de ce Dieu sarouche & bizarre, sans qu'il paraisse la

moindre marque de cette prétendue satis-

faction, pacification, ou réparation, ni que la mort, les maladies, les erreurs & les crimes en foient moins communs sur la terre, quoiqu'on les attribue au péché qu'on prétend être expié, & à cette corruption de la nature qu'on prétend réparée, &c. &c.

Il est clair par ce qui vient d'être dit, que toutes les Religions ont la même autorité, & qu'elles exercent la même tyrannie sur les esprits, les volontés, les consciences, les biens & les actions les plus néceffaires; cela ne vient pas de leur probabilité ou vraisemblance, il est impossible que ces choses soient dans toutes au même degré; elles ne tiennent donc cette autorité que de la prévention, que de la ruse des Prêtres qui s'emparent des premiéres années de l'enfance pour l'abbreuver, pour ainsi dire, de fables groffiéres & pernicieuses; en un mot de la stupidité de l'homme qui se laisse entraîner au torrent; ce petit article est bien fort, & mérite bien toute l'attention du P. Malebranche.

L'autorité de toutes les Religions est égale parce que la force de l'éducation est égale par - tout, aussi bien que la force de l'exemple; on embarrasse la tête d'un ensant, son esprit est sans expérience, il

est au milieu d'un peuple esclave des mêmes préjugés; on lui prêche sans cesse & avec un appareil imposant, que ce sont des vérités qu'il ne faut pas même examiner; il avance en âge, les besoins de la vie l'occupent, les passions le dominent, il voit emprisonner & trainer au supplice le premier qui ose proférer une parole contre les superstitions de son pays, & il en reste là. Si la folitude, quelques réflexions momentanées, quelques avertissemens & quelques occasions le mettent un peu à portée de penser, il doute, il entrevoit la vérité d'une vie obscure & passagère, mais le torrent le ramène, il craint même de voir plus clairement la vérité qui lui échappe.

N'est-il pas vrai, mon R. P., que ce n'est pas la vérité qui vous fait croire, mais seulement la prévention? Si votre Curé vous avait dit dès l'enfance qu'il y a sept personnes en Dieu & trois Sacremens, l'auriez-vous démenti? Non certainement; vous auriez reçu ces articles de soi comme vous recevez tous ceux du Catéchisme qui admet trois personnes en

Dieu & fept Sacremens.

Mais d'un autre côté l'Iman, le Muphti & le Bramine sont aussi persuadés de la vérité de leur Religion que vous l'êtes de celle du Christianisme; est - ce parce qu'ils ont raison? Vous ne le direz pas. Voilà une égalité de croyance sans une égalité de raison; c'est donc la seule sorce de l'éducation qui est égale dans tous; & celle de la vérité n'y a aucune part.

On dira peut-être que quelques Misfionnaires convertissent des nations entiéres; mais si l'on voyait comme je l'ai vû la façon dont se font ces conversions, les ruses, les traits de Machiavélisme, la force, la violence qu'on emploie quand on le peut, on ne ferait pas cette objection que chaque Religion peut faire, car on voit des conversions dans toutes celles qui ont la manie de faire des Prosélytes.

Je l'ai dit, mon Révérend Père, je ne veux entrer dans la discussion d'aucuns faits: voici cependant deux réflexions qui pourront faire quelque impression sur

vous.

La plûpart des conversions se sont chez des nations sauvages qu'on surprend par autorité & par l'avantage que nous donnent sur eux les armes, les sciences & les arts; on parvient aisément à les convaincre de l'existence d'un seul Dieu ou d'un pouvoir & d'une force invisible qui gouverne la nature; on les éblouit par le spectacle de nos cérémonies; on les char-

me par la beauté de nos chants; on leur fait présent de quelques bagatelles, on prend ainsi de l'empire sur leur esprit, on leur débite quelques bribes de Religion, qu'ils n'entendent pas, & qu'ils n'osent contester, & pour un peu d'eaude-vie ils abandonnent leurs enfans à tout ce que l'on veut leur apprendre. On m'en montra un à qui on avait donné de l'eau-de-vie pour laisser baptiser son enfant; il le rapporta le lendemain pour

avoir la même récompense.

Les autres font des peuples idolâtres ; on leur montre le ridicule de leur Religion en leur cachant celui de la nôtre; on se rend recommandable par une superiorité de science; on leur prouve l'unité du Dieu dans l'univers : on leur débite les dogmes les moins rebutans, & les moins absurdes du Christianisme, & on leur choisit ceux qui approchent le plus de leurs propres rêveries, ensorte qu'il n'y a que le nom à changer. On ne parle point des suites de cette Doctrine, point des dixmes, point des excommunications, point des interdits, point des tarifs d'impôts pour les mariages & les enterremens.

Que ne fera-t-on pas entrer dans la tête des hommes en s'y prenant ainsi? Une chose de fait, c'est que les Négres qui passent en Turquie se sont Mahométans, & que ceux qui sont élevés dans les Colonies Protestantes, sont ou Luthériens, ou Calvinistes, comme les nôtres sont Catholiques Romains. Voilà ces ames gagnées à Jésus-Christ. Je n'en parle point sur des rélations, j'ai tout vû par moi-mème.

Les argumens les plus forts de ces nouveaux Apôtres se réduisent à ceci : ", nous
" sommes plus savans que vous, plus
" adroits, plus pénétrans, nous croyons
" telle chose, donc vous devez la croire.
" Nous venons ici sans aucune vue d'intérêt; croyez-vous que nous soyons
" des imposteurs qui veuillions vous
" tromper, nous qui au mépris de mille
" dangers divers & sans aucun profit tra" versons les mers uniquement pour
" vous éclairer, & vous guider dans la
" voye du salut? "

Voila les sophismes de ces, Prédicateurs qui passent, parce qu'une partie de l'auditoire n'a ni le tems ni la capacité de les examiner, & ne se doute pas des travaux que peut faire entreprendre le plaisir de dominer sur les esprits des hommes. Personne n'ose donc ouvrir la bouche pour les contredire, voyons toutefois leur solidité.

Le premier de ces argumens ne prouve rien; on peut être habile en mille choses & se tromper en un point; les Chinois bien plus savans que les Négres leur enseigneraient - ils la bonne Religion? Archimède, Euclide, Aristote, Platon, &c. étaient certainement beaucoup plus instruits que la plûpart des Chrétiens, & cependant ils étaient polythéistes.

Le second argument est une fausseté maniseste; il n'est pas vrai que ces Missionnaires si peu intéressés s'exposent aux dangers d'une longue navigation sans aucun intérêt: il y en a parmi eux un trèsgrand nombre qui sont de grosses sortunes par le commerce & l'industrie; d'ailleurs la curiosité, l'envie de voyager, le plaisir de sortir du couvent, le libertinage, l'ambition, ne sont-ils pas des motifs très-pressans.

Je ne nie point qu'il ne puisse y en avoir quelques - uns que le seul motif de la Religion engage, ce qui n'est qu'un pur esset de l'opinion & de l'enthousias-me; ils en feraient autant pour toute autre Religion s'ils y avaient été élevés. Mais quand bien même tous seraient guis

dés par ce motif, ce sont des esprits simples dont la Communauté profite, pour faire des établissemens; ainsi la République monachale s'accroît & s'enrichit

par le moyen de ces dupes.

J'ai vû les Jésuites à Goa; quelle opulence! qu'ils jouissent bien du travail de leurs Missionnaires! Le Gouvernement habite une cabane de planches à Quebec; l'Intendant y est très à l'étroit. Les munitions nécessaires à la conservation de la Colonie sont déhors, ou mal à couvert, pendant que pour nos Révérends Pères il y a des édifices à trois étages, bâtis de bonne pierre de taille, couverts d'ardoise de France, avec un bois renfermé au milieu de trois Jardins; ils ménent des sauvages dans un terrein, les engagent à le défricher : puis sous quelque prétexte ils les conduisent ailleurs, le terrein leur reste & fait une bonne métairie; le Séminaire de Saint Sulpice a gagné de la même manière la Seigneurie de l'Isle de Montréal.

C'est le zèle de la maison de Dieu qui les consume & qui les porte aux extrêmités de la terre. Le même désintéressement les engage à abuser de l'autorité & du crédit qu'ils ont auprès du Roi, pour s'introduire où l'on ne veut point d'eux; d'eux; ils ont forcé les Nantois à les recevoir; Troyes les verra quelque jour établis dans ses murs malgré la résistance de ses citoyens, le zèle de ces bons

Pères m'en est un sûr garant.

Il me paraît évident qu'on aurait les mêmes succès par-tout, prèchât-on les fables d'Esope; on obtient tout des hommes, en les prenant par leur faible; l'obsession, la force, la ruse, les récompenses, les menaces, les punitions sont des moyens essicaces dont les Missionnaires se servent pour faire recevoir la doctrine qu'ils annoncent.

### Argument démonstratif.

Toutes les Religions se contentent de demander qu'on croye, elles n'osent de-

mander rien de plus.

Croire, n'est qu'un acquiescement conditionnel qui suppose incertitude & doute, ce qui peut donner lieu au changement.

Donc toutes les Religions ne demandent qu'un acquiescement conditionnel, supposent incertitude, & laissent lieu au changement.

Donc tout homme engagé dans une Religion n'a aucune certitude parfaite sur sa Religion, & suppose même qu'il n'en peut avoir, puisqu'il est réduit à croire,

#### CHAPITRE XIV.

Douzième vérité.

Aucune Religion factice ne peut exiger une véritable croyance.

Roire n'est pas une chose libre; la croyance est nécessairement proportionnée aux raisons de croire, ou aux motifs de crédibilité.

Il en est de la vérité comme du bien, on aime le bien nécessairement, & l'on se rend à la vérité intérieurement malgré

qu'on en ait.

La vérité à notre égard n'est autre chose que ce dont on est convaincu intérieurement; disputer si l'on peut resuser son consentement intérieur à la vérité, c'est disputer si l'on peut n'être pas convaincu de ce dont on est convaincu; le vrai est le nom général de ce qui peut convaincre; ce qui nous convainc est la vérité.

La vérité est l'objet d'affirmation du jugement, comme le bien l'est du choix de la vérité. On peut dire à peu-près

la même chose sur les opinions.

On n'est pas libre d'avoir un certain degré de croyance, qui suit nécessairement du degré de vraisemblance & des raisons qu'on a de croire; de sorte qu'on ne peut s'empêcher d'avoir intérieurement une certaine opinion, quoiqu'on puisse agir comme si on ne l'avait pas; de même sans des raisons persuasives pour nous, l'on ne peut avoir une certaine croyance, quoiqu'on puisse agir comme si on l'avait.

Si l'on veut prendre la peine d'examiner ces degrés, on verra qu'il y en a quatre.

Lorsque les raisons de croire ne compensent point par leur poids & par leur nombre la difficulté, l'obscurité & l'invraisemblance de la chose qui est l'objet actuel de la foi, on ne croit point du tout. Quand la différence entre les raisons de rejection & d'admission est legère, elle fait naître le doute & le soupçon. Quand les motifs de crédibilité égalent par leur force & leur solidité, la difficulté de la chose que l'on propose à croire, il en résulte la simple opinion; & quand ces motifs l'emportent déterminément sur ceux d'incrédulité, ils produisent alors la croyance qui peut croître à l'insini, sans jamais atteindre à la certitude parfaite, comme nous l'avons remarqué

plus haut. (\*)

On me dit qu'on vient de voir chez un curieux un tableau d'Appelle, je n'en crois rien. Un autre dit qu'il est de Raphaël, & qu'il a couté cent mille francs; je reste en quelque façon en suspens, parce qu'il est plus aisé que celui qui me parle, mente ou se trompe, qu'il n'est aisé que cela foit. Un troisième me dit qu'il l'a vû, & qu'il n'a couté que deux mille écus; j'acquiesce & je ne nie point le fait; parce qu'il est aisé que cela soit. Mais si cinquante personnes me disent la même chose, si celui qui posséde le tableau m'en assure, si celui qui l'a vendu me le confirme, alors je le croirai pleinement; j'en serai même encore plus fortement convaincu, si je vais chez le curieux, si je trouve ce tableau très - beau, & si les connaisseurs estiment ce prix, parce qu'il y a plus d'apparence que cela est ainsi, qu'il y en a que les gens mentent & se trompent; mais après tout je n'en suis pas absolument sûr, très-peu de chose pourrait m'en faire douter & me porter même à le nier; si, par exemple,

<sup>(\*)</sup> Voyez le Chap. XIII.

après tout cela le curieux voulait m'engager à l'acheter, & que les gens qui m'ont assuré son prix sussent de ses amis ou liés d'intérêt avec lui.

Mais quand cent mille personnes & cent millions de livres m'assureraient que le Louvre a été bâti en une heure, je le nierais nettement, parce qu'il est plus aisé que tous ces gens-là se trompent, qu'il n'est aisé que cela soit ainsi. Quelque dépense qu'on ait voulu faire, quelque grand que soit le nombre d'ouvriers qu'on ait voulu y mettre, il y a une impossibilité physique; mais je nierais bien plus absolument encore, si ceux qui veulent me persuader avaient intérêt à le faire, & si de mon côté j'en avais à ne m'en pas rapporter à eux.

L'application de tout ceci aux Religions est très-facile; les suppôts de ces Religions n'ont aucune preuve qui égale la difficulté des faits qu'ils proposent à croire. Bien loin de là, les contes qu'ils sont sont plus improbables que le bâtiment du Louvre en une heure, & même en une minute; il est donc bien plus sûr qu'ils mentent ou qu'ils se trompent, qu'il n'est aisé ou possible que ces choses soient réelles; outre cela en le faisant croire ils

Inc. nation H Mohnrodion, la Tran-

se font souverains, & moi en les croyant

ie deviens leur esclave.

Peut-être trouverez-vous, mon R. P., que je me répéte & que je suis trop diffus, mais la croyance étant la base &, pour ainsi dire, la première pierre de l'édifice, j'ai cru devoir discuter à sond ce point important aux risques de quelques

répétitions. House de l'agreement annotation

Je sçai bien qu'on dira que ces choses incroyables sont données pour surnaturelles, & qu'on convient que dans l'ordre de la nature elles peuvent être niées; qu'on convienne donc qu'il est absurde de les croire, sans en avoir de preuves suffisantes, puisqu'elles nous sont préjudiciables & ne nous convainquent pas intérieurement.

Quand toutes les preuves qu'on allégue seraient aussi bonnes qu'elles sont absurdes, elles ne seraient valables que pour ceux qui auraient été témoins; quand j'aurai vû des miracles, je conclurrai de ceux-là aux autres, je conviendrai du pouvoir de celui qui les fait, mes sens par leur autorité l'emporteront sur mon raisonnement quant aux choses surnaturelles, mais non pas pour des impossibilités métaphysiques, telles que la Trinité, l'Incarnation, la Résurrection, la Transubstantiation, le Péché originel, la Grace nécessaire, la Médiation des Saints, le Vicariat de la Divinité &c. &c. parce qu'il est plus aisé que mes sens me trompent, qu'il est aisé que toutes ces extravagances ayent quelque sondement.

Tout cela bien examiné, on voit clairement qu'on ne peut faire un commandement de la foi, on peut seulement exiger qu'on agisse comme si l'on croyait.

Tel qui dit qu'il croit, se trompe peutêtre, encore plus celui qui dit qu'il croit fermement, puisqu'en fait de Religion il n'y a point de preuves qui emportent l'absolue conviction.

Les gens savans ne croyent point pour la plupart; les personnes médiocrement éclairées ont des doutes; le paysan & l'homme borné dit qu'il croit, & ne sait

ce qu'il dit par le mot croire.

Qu'est-ce donc que la Religion du commun des hommes? C'est un résultat de l'éducation & des opinions vrayes ou fausses reçues dans le pays où ils sont nés. Qu'est-ce que la Religion d'un Théologien qui lit la Bible, les Pères, St. Thomas, &c.? C'est la prévention d'un fanatique qui s'est tant rebattu l'esprit d'un simple sait d'éducation, qu'il en a sait une opinion; à sorce de s'échausser de cet-

te opinion, il s'y est opiniatré jusqu'à s'en faire une espèce de persuasion: comme un aveugle de naissance qui ayant oui dire à des railleurs que le bleu pése plus que le jaune, se serait formé une idée des couleurs sur ce principe; ou comme les menteurs qui finissent par croire euxmêmes une histoire qu'ils ont fabriquée.

La grandeur des récompenses que promettent les Religions éblouit; les châtimens dont elles menacent font trembler, de sorte qu'on reste sans liberté & sans jugement, faute d'examiner le sondement & la vraisemblance de tout cela; on ne songe pas qu'en obéissant aux uns, on désobéit aux autres Prêtres qui sont les mêmes promesses & les mêmes menaces chaçun dans leurs Religions.

Dans quelque Religion qu'on eût été élevé, suivant son tempéramment & les circonstances de sa vie, on eût été dévôt ou incrédule: ce n'est donc pas la force de la vérité, mais l'entêtement & la prévention qui nous attachent à la Reli-

gion.

Argument démonstratif.

On n'est pas libre de croire.

On ne peut faire un commandement de ce qui n'est pas libre.

Donc on ne peut faire un commandement de croire; donc les Religions ne peuvent exiger la foi.

### Second Argument.

coures les Religions font in les

La foi est nécessairement proportionnée aux raisons de croire & aux preuves.

Aucune Religion n'a des raisons solides ni des preuves convaincantes.

Donc aucune Religion ne peut être crue d'une foi ferme & solide.

#### Troisiéme Argument.

Il n'y a que les raisons de croire, ou les préventions de l'éducation, qui puissent déterminer la foi, ou plutôt le consentement qu'on donne aux différentes Religions.

Ce n'est pas les raisons, Donc c'est l'éducation seule,

Je prouve la mineure : si c'était les raisons de croire, toutes les Religions n'étant pas également bonnes, les croyances ne seraient pas égales; or cette croyance est la même, & aussi vive dans toutes les Religions, donc ce n'est pas les raisons : je prouve la majeure.

Les croyances font proportionnées aux

raisons de croire, les raisons de croire que proposent les Religions ne sont pas égales, donc les croyances ne seraient pas égales.

La preuve de la mineure est évidente, ou bien toutes les Religions sont indiffé-

rentes & toutes font bonnes.

Les Chrétiens diront que la grace entraîne, mais chaque Religion aura un pareil échapatoire, chacun dira, les malheureux qui suivent une autre Religion, en voyent bien la fausseté, mais la malice ou l'intérêt les rendent opiniatres, ou la grace leur manque, ou leurs circonstances les lient &c.

### CHAPITRE XV.

Treizième vérité.

Des Livres, des discours ne sont pas des moyens dont Dieu ait pû se servir pour instruire les hommes.

Es moyens doivent être proportionnés aux attributs & à la nature de celui qui les employe.

Si Dieu a voulu faire favoir ses vo-

Iontés aux hommes, il est infiniment sage, il a vû les meilleurs moyens; il est infiniment puissant, il a pû les prendre; il est infiniment juste, il les a donc pris en esset.

Voyons si des livres, des paroles, des discours, & des décisions prononcées par des hommes sont les meilleurs moyens, & si ces moyens ont un juste rap-

port avec les attributs divins.

Une sagesse infinie ne peut prendre que des moyens infaillibles, or il est évident à la raison qu'un livre ne peut pas tomber dans les mains de tout le monde; qu'il peut être perdu ou corrompu; que toutes les nations ne peuvent point l'entendre, que chaque homme ne sait pas lire, qu'il y a des aveugles de naissance, des sourds & muets qui ne peuvent rien apprendre; un livre n'est donc point un moyen général ni sûr pour instruire.

Les traductions, les interprétations, les Commentaires des Théologiens, les Prédications de certains hommes sans mission avec des talens & des degrés de foi divers, sujets aux passions &c. tout cela est bien moins infaillible encore. Ceux qui s'efforcent tant de combattre leur raison, ne pourront peut-être point

C

s'aveugler sur l'expérience, ils n'ont qu'à prèter l'oreille pour écouter les disputes de tous ces Ministres du Seigneur, de ces Interprètes de la loi; ils les entendront se reprocher réciproquement leur opiniatreté, leur ignorance & leur mauvaise soi; qu'ils ouvrent ensuite les yeux, ils verront les désordres que causent leurs

disputes.

Si Dieu avait des Ministres, ils auraient tous un degré à peu près égal de capacité; les confécrations, les ordinations, l'imposition des mains, les rendraient plus favans & plus réglés dans leurs mœurs: on nous dit que tout Prêtre est également propre à transubstantier le pain en Jésus-Christ, à baptiser, marier, abfoudre &c. Pourquoi ne le ferait-il pas de même pour entendre & expliquer l'Evangile? cela est autant de son Ministère : on n'ose cependant pas le soutenir, c'est que l'expérience prouverait le contraire; je dirai bien ce qui est au centre de la terre, je le détaillerai même si on veut parce que personne ne pourra me convaincre de faux; mais je ne serai pas assez fol pour dire ce qui est dans la poche de mon voisin.

Des livres, des discours ne sont pas une voye sûre, Dieu en a pû prendre une autre meilleure, & il ne l'aurait pas fait?

Dieu est infiniment juste, c'est-à-dire il ne peut demander, que ce qui est posfible & raifonnable, & traiter chacun suivant ses mérites; le mérite des actions résulte de leur conformité avec la Loi. & leur malice du contraire; la Loi est la volonté du législateur rendue intelligible à ceux pour qui elle est faite, autant qu'il est en sa puissance; la volonté de Dieu n'est pas rendue intelligible aux hommes autant qu'il est en sa puissance, quand elle n'est exprimée que par des livres qui peuvent être altérés & contestés, & par la bouche des hommes qui peuvent se tromper eux - mêmes & en imposer aux autres pour leur propre intérêt.

Quant au livre il faudrait que chaque particulier né & à naître le tint immédiatement de Dieu, écrit en sa propre langue, que chaque homme le sût lire naturellement & que ce livre sût clair, sans équivoque, ensorte que l'on n'eût besoin d'aucune interprétation.

Ou Dieu n'a point donné de Loi aux hommes, ou il leur en a donné une intelligible & non matérielle, une Loi toujours présente qui parle à l'esprit &

à la volonté; une Loi à portée & connue des fourds & des aveugles, qui ne laisse point de lieu à l'ignorance; en un mot une Loi publiée & intimée à chaque homme. Voilà ce qui est conforme à la bonté, à la fagesse & à la justice d'un être tel qu'on nous peint Dieu; il est indigne de lui de faire des loix, d'inftituer des préceptes & de donner des conseils auxquels on n'entende rien si l'on ne sait l'Hébreu, le Syriaque, le Grec, le Latin, & si on n'a lû mille volumes de Commentaires, de paraphrasses & d'interprétations.

A l'égard des Ministres, & des Envoyés & des Vicaires de Dieu, il faudrait qu'ils sussent au-dessus du reste des hommes & tout ce qu'ils ne sont pas. Si le Roi pouvait former ses Ministres & ses Ambassadeurs, il les ferait, sans doute, parfaits, & tel que rien ne leur manquerait pour bien remplir leurs sonc-

tions.

### Argument démonstratif.

Les moyens sont proportionnés à la nature & aux attributs de celui qui les employe.

Des livres & des discours humains ne sont pas des moyens d'instruction dignes

de Dieu, ni proportionnés à sa sagesse,

à fa puissance & à sa justice.

Donc des livres & des discours ne peuvent être les moyens dont Dieu se serve ou ait pû se servir pour instruire les hommes de ses volontés.

# CHAPITRE XVI.

Quatorzième vérité.

Des Religions établies sur des livres & des discours ne viennent point de Dieu.

Dieu prend toujours les voyes les plus simples & les plus courtes; or la voye de parler aux hommes par l'instinct & par le sentiment intérieur, est plus courte & plus sûre que celle de faire un livre & de renvoyer à d'autres hommes pour lire, traduire, expliquer & commenter ce livre; quand on voudrait supposer que Dieu aurait voulu se servir des moyens matériels, il était plus simple de faire un livre tel qu'il n'eût besoin ni d'explication, ni d'interprétation; s'il avait voulu avoir des Ministres il aurait établi des hommes capables d'an-

noncer ses loix, & ces hommes auraient eû un caractère visible & marqué de leur mission.

Quand on saura positivement que tel livre vient de Dieu & contient ses loix, & que tel homme est l'interprète de ses loix, on exécutera les préceptes du livre, & l'on aura recours à l'homme en question dans ses difficultés. Mais quand un homme dira, tel livre est de Dieu, & j'en suis l'interprète, il faut être aussi stupide, qu'il est effronté, pour le croire sur sa parole; si je doute que le livre qu'il me donne soit divin, le livre ne peut établir l'interprète, & si je doute de l'interprète, tout ce qu'il me dira n'établira rien en saveur de la validité du livre.

### Argument démonstratif.

Dieu prend toujours les voyes les plus courtes & les plus simples.

Des livres & des discours humains ne font pas les voyes les plus courtes & les plus simples

plus simples.

Donc des Religions fondées fur des livres & fur des discours humains ne sont point venues par des voyes dignes de Dien: Dieu; donc eiles ne viennent point de Dieu.

La justice & la sagesse de Dieu prouvent ma majeure, je ne crois pas qu'un homme sensé puisse nier la mineure; c'est à vous, mon R. P., à voir si vous nierez la conséquence.

#### CHAPITRE XVIL

Quinzième vérité.

Toutes les Religions factices sont fausses.

A vérité ne peut être apperçue sans à être reconnue, ni reconnue sans arracher le consentement. Si on nie sincérement une proposition qui contient une vérité, c'est que celui qui la nie n'entend pas la proposition & qu'elle ne contient pas une vérité à son égard.

J'ai vû des gens contester de bonne soi des vérités. J'ai vû au siège de . . . . . un Officier me soutenir que de quelque sigure que sût un terrain capable de contenir quatre cens hommes il ne sallait pas plus de travail pour le sortisser que s'il eût été rond ou quarré, & lorsque je dis que ce terrain pourrait être de

telle figure qu'il faudrait cent fois plus de toises de fossé, que s'il était rond, je fus regardé par quelques autres Officiers qui nous écoutaient, comme un homme qui veut raffiner fur tout, & qui se plait à soutenir des propositions extraordinaires & fausses.

Qu'est-ce que ces gens combattaient? Ce n'était pas la vérité, elle était voilée pour eux; ils étaient de très - braves gens, mais nullement géomètres; aussitôt que je leur eus fait mesurer le tour. d'une carte avec un fil, & qu'ayant coupé cette carte en cinq ou six morceaux fuivant sa longueur, j'en eus mis les morceaux bout à bout, aucun ne contesta plus, ils furent étonnés de voir le vrai, ils s'y rendirent à l'instant.

Il est incontestable que ce qui est nié ou disputé sérieusement par quelqu'un est une fausseté ou une obscurité; la vérité en elle - même est ce qui est; par rapport à nous, c'est ce que nous connaissons être, c'est ce que nous voyons clairement sans en pouvoir douter, & ce que nous concevons être vû par tous les êtres intelligens de même que nous le

voyons nous - mêmes.

Dieu seul voit toutes les vérités avec toutes leurs combinaisons, leursrapports & leurs conséquences & cela d'une manière intuitive; les êtres bornés n'apperçoivent que quelques vérités les unes après les autres, ils en voyent certains rapports, ils en tirent quelques conséquences avec le tems & à force d'application, mais enfin ce qu'ils voyent clairement est une vérité qu'ils ne sont pas libres de nier; & ce qu'ils voyent clairement n'être pas est un néant, dont ils ne sont pas libres de croire l'existence.

Ce n'est donc que de bouche que les hommes affirment les articles de soi des Religions qu'ils prosessent; ils ne les voyent ni par les yeux du corps ni par ceux de l'esprit; bien loin de là, ils voyent le contraire par leur sens & par leur raison: il est certain qu'ils ont oui prêcher & affirmer ces choses, mais le fait reste toujours incertain pour eux & sujet à

La vérité se soutient, se voit & se montre par elle-même; plus on l'examine, plus on la connaît; plus on l'attaque, plus on l'éclaircit; plus on l'approfondit, plus elle devient incontestable; elle n'a pas besoin de s'insinuer par la ruse & par surprise, ni d'être maintenue par des violences. Elle ne craint point la lumiére; on n'est point obligé de l'apprendre

contestation.

aux enfans comme à des perroquets; c'est ce que l'on fait pour les instruire dans la Religion, afin qu'en prévenant & en occupant l'imagination on profite du fatal empire qu'on lui donne sur la raison.

Il n'y a que trop d'imposteurs qui combattent la vérité dont ils craignent les conféquences pour eux-mêmes. Mais ils n'en font pas moins intérieurement convaincus. Ce n'est pas pour faire connaître la vérité que les loix s'arment, c'est pour lui faire obéir, c'est pour en faire pratiquer les conféquences, c'est pour que la crainte des châtimens contrebalancent les passions des hommes qui les feraient souvent agir contre leur conscience, qui n'est autre chose qu'une apperception constante de certaines vérités, & une habitude réfléchie de fentir, de penser & d'agir conformément à la rectitude morale à laquelle ces vérités servent de base.

Un malfaiteur que des Juges condamnent à la mort ne s'emporte point contre eux, il ne leur en veut point, il connaît la vérité de la nécessité où ils sont de sévir contre lui & du droit qu'il leur a donné conjointement avec les autres membres de la Société, d'agir ainsi contre les infracteurs des loix de la patrie: voilà, fans doute, la preuve la plus indubitable d'une très-grande conviction.

Il ne faut point de violence pour faire convenir tous les hommes d'une vérité, quoiqu'il en faille pour les faire vivre fuivant cette vérité; la vue de la vérité & l'acquiescement intérieur qui la suit ne nous coûtent rien. C'est la pratique des ordres de la vérité qui est difficile, parce qu'elle exige souvent le facrifice de nos passions à des intérêts plus forts, plus nobles & qui doivent, fans doute, nous être plus chers & plus facrés, puisqu'àprès tout la vertu est toujours la voye la plus simple & la plus sûre du bonheur; mais ces intérêts ne peuvent agir fur nous que foiblement & lentement parce que nous ne les voyons que dans un point de vue obscur, incertain & éloigné, tandis que nos passions sont préfentes.

Tous les hommes conviennent qu'il y a une justice, qu'il faut que chacun jouisse en paix du fruit de ses travaux, que l'on doit exécuter ce que l'on a promis sans contrainte, &c. mais tous les hommes ne vivent pas suivant cette justice, leurs intérêts présens ou leurs passions leur sont manquer à ces choses qu'ils reconnaissent être de droit ou dont ils sentent la vérité.

Ceci vous paraît peut-être un écart & une digression inutile, mon R. P.; cependant il s'ensuit naturellement que si les Religions factices étaient des vérités il ne serait pas nécessaire de les établir & de les maintenir par la force comme on fait; on pourrait bien faire des loix pour faire suivre telle Religion qu'on voudrait, mais si elle était vraye elle ne serait pas contestée, au moins pendant longtems.

Si les hommes avaient confulté les idées claires que le bon sens leur a données, ils auraient depuis longtems secoué le joug de leurs religions & en auraient puni les suppôts comme des imposteurs

& des empoisonneurs publics.

La Géométrie & l'Arithmétique ne causeront jamais de guerres civiles; il n'est pas nécessaire d'une Inquisition pour les maintenir, on les apprend mieux à un homme fait qu'à un enfant, à un grand génie qu'à un esprit soible & rétréci, on laisse la liberté à tout le monde de les examiner, on n'a pas peur que certaines gens répandent leur venin & insectent l'esprit des hommes à cet égard. Il ne saut ni Conciles, ni Canons, ni Sinodes, ni Bulles, pour établir les vérités qu'elles

enseignent : personne n'en conteste les propositions dès qu'il les peut entendre, & l'on ne verra jamais de brigues pour soutenir ou renverser le moindre principe de ces sciences. En un mot les hommes se sont souvent entr'égorger pour des erreurs, mais jamais pour des vérités.

Ainsi que peut-on dire des Religions qui sont naître des haines irréconciliables entre des nations entières, qui les arment les unes contre les autres, qui les portent à se détruire par le fer & par le feu, à employer le poison, la trahison, l'assassinat & souvent même à étousser les cris de la nature? Pourquoi poursuivent-elles ces funestes effets? C'est que ce sont des faussetés.

La vérité produit l'acquiescement & la concorde; ce qui est une source intarisfable de guerres, de disputes, de troubles & de dissensions doit donc être une fausseté ou tout au moins une obscurité, une incertitude soutenue aveuglément par la passion & par l'intérêt.

Cela est d'autant plus évident que le zèle de chaque Religion est le même, quoique toutes diffèrent infiniment les unes des autres & s'anathématisent réci-

proquement.

Il faut au moins un an pour appren-

dre l'abrégé de la Religion Chrétienne & dix ans pour y être un peu versé. Il faut favoir lire & écrire dans des langues mortes? il faut passer sa vie à seuilleter des livres ridicules, & être assez prévenu pour les regarder comme divinement inspirés quoiqu'ils choquent le bon sens presqu'à chaque page: ensin il faut se faire une étude sérieuse de fables, de subtilités, de concordances impossibles, & se mettre à la torture pour concilier des contradictions.

Revenons, mon R. P., plus précifément à notre but; il est certain que quand une chose est contestée de bonne foi par un grand nombre d'hommes éclairés, cette chose est ou fausse, ou obscure, ou très difficile à entendre.

Ainsi que peut - on penser quand on voit que la Religion la plus étendue ou la plus universellement reçue, a au moins les trois quarts des hommes contre elle, & que chacune des Religions établies est regardée par les autres comme fausse, pernicieuse, abominable? Nous sommes donc forcés d'avouer que nous suivons avec une opiniatreté ridicule une fausset; ou au moins une chose très-douteuse, à laquelle nous n'entendons rien nous-mêmes, que nous ne pouvons démontrer

aux autres, enfin dans laquelle les trois quarts des hommes croient voir clairement que nous sommes dans l'erreur.

Les partisans de chaque Religion sont très - clairvoyans fur les ridiculités, les absurdités & les impossibilités des autres. Vous voyez très-clairement, mon R. P. l'imposture & la fausseté de la révélation de l'Alcoran; les Juifs & les Payens voyent de même celles de l'Evangile; elles font encore plus frappantes pour tout homme sans préjugés. Le Pére Malebranche connaîtrait bien & mettrait dans un beau jour le ridicule du Chriftianisme, si la prévention & les préjugés de l'éducation n'avaient mis un bandage fur ses yeux, ou même s'il voulait essayer d'écarter ce bandeau & de penser par luimême.

Voyons-nous bien clairement que faute d'un verre d'eau versé sur notre tête par un Prêtre avec quelques paroles, nous sommes éternellement l'objet de la vengeance d'un être infiniment juste?

Tous les autres hommes voyent clairement qu'un être infiniment juste, ne peut punir que ceux qui ont librement contrevenu à une loi connue; les Juiss & les Turcs voyent-ils bien clairement que le retranchement d'une partie de leur peau soit une sainteté? Tout le reste des hommes voit que c'est une absurdité.

Les Indiennes voyent-elles bien clairement qu'en se brulant toutes vives après la mort de leurs maris elles renaîtront plus heureuses, & qu'à la huitième sois elles gagneront une félicité de mille ans? Tout le reste des hommes voit clairement que c'est une sottise.

Avouez-le donc, mon R. P., voyezvous aussi clairement que Jésus-Christ est tout entier dans l'hostie, corps, ame & sang, & que ce même corps est en cent mille lieux en même tems, comme tous les autres hommes qui ne sont pas Catholiques Romains voyent que cela est absurde & impossible?

# Argument démonstratif.

La vérité ne peut être apperçue sans être reconnue, ni reconnue sans arracher le consentement.

Aucune Religion ne force l'assentiment.

Donc aucune Religion n'est une vérité
fensible & évidente.

Pour la mineure la chose est claire: autrement tous les hommes choisiraient la Religion qui forcerait leur assentiment, l'on n'aurait nul besoin de prévenir les esprits dès l'enfance, ni d'embrouiller leur jugement de si bonne heure; il en serait de la Religion comme de la Géométrie & l'Algèbre.

#### Second Argument.

Tout ce qui est contesté de bonne foi & avec sincérité est ou faux, ou obscur, ou incertain.

Toutes les Religions sont contestées

sincérement & de bonne foi.

Donc toutes les Religions factices sont fausses, ou, tout au moins, obscures, & incertaines.

#### CHAPITRE XVIII.

Seizième vérité.

Un fait quelconque fondé sur un grand nombre de preuves contestables ne peut acquérir force de démonstration.

DE mauvaises raisons, en quelque nombre qu'elles soient, n'en sont pas une bonne; & cent mille probabilités ne détruisent pas une vérité constante qui leur est opposée. Il est vrai que dans la nécessité de se déterminer il faut se rendre à des probabilités ou à de mauvaises raisons; cependant ce n'est que quand il n'y a point de bonnes raisons contraires, ou quand de l'autre côté il n'y a rien du tout, mais alors on voit clairement qu'on court risque d'être trompé: au lieu que quand il y a une bonne raison & une preuve incontestable, toutes les vraisemblances, toutes les raisons fausses & équivoques disparaissent; on marche sûrement, & l'on voit clairement qu'on prend le bon parti quand on se rend à une vérité métaphysique.

# Argument démonstratif.

Toutes les choses établies sur de simples apparences & sur des vraisemblances sont fausses ou mal fondées si elles sont contraires aux premières vérités.

Toutes les Religions sont établies sur de simples apparences & sur des vraisemblances contraires aux premières vérités; donc &c.

Je ne crois pas, mon R. P., que vous puissiez nier ma mineure, c'est tout ce que je puis dire de plus favorable aux Religions factices & au Christianisme en particulier; si je voulais l'entreprendre je prouverais incontestablement qu'elles ne sont pas même fondées sur des probabilités ou des vraisemblances, mais cela seul ferait la matière d'un autre ouvrage dont je pourrai m'occuper si la nature m'accorde assez de tems pour remplir mes vues à cet égard.

### CHAPITRE XIX.

Dix - septième vérité.

Personne n'est obligé d'embrasser quelque Religion que ce soit.

Personne n'est obligé de lire d'entendre ni de croire quelque fait que ce soit; je désie tous les Théologiens de l'Univers de m'apporter la moindre raison pour m'obliger à les entendre prècher, encore moins à les croire lorsqu'il rapportent quelques saits; encore moins si ces saits sont impossibles, ou contre les loix de la nature & du bon sens. Il en est de lire un livre comme de croire les saits qu'il contient.

Celui qui n'est ni aveugle ni sourd, est-il obligé de savoir qu'il existe un tel livre? Est-il obligé de savoir lire? Estil obligé d'entendre la langue dans laquelle il est écrit? Est-il obligé de s'en rapporter à une traduction? Est-il enfin

obligé de la lire? Lu de al maria si altr

Quant aux faits, on pourrait bien dire qu'un homme est un insensé s'il resusait d'en croire quelques-uns, tels que l'existence de la ville de Rome ou de Paris; mais assurément personne ne le jugera pour cela criminel ni sujet à la moindre peine, vû qu'il est évident que la croyan-

ce n'est point un acte libre.

Si je suis obligé d'écouter un homme qui vient me prècher, je suis de même obligé d'écouter tous ceux qui me prècheront; il n'y a pas plus de raison pour écouter le premier Sermon que me sera le Muphti, que celui du Curé, du Molack, du Bramine, du Ministre, &c. Si je suis obligé de lire un livre, je suis obligé de les lire tous, c'est - à - dire l'Alcoran, l'Evangile, la Bible, le Véïdam, &c.

Une multitude d'hommes se disent ministres de la Divinité, une infinité de livres portent le titre de Divins, jusqu'à l'examen tout est égal; mais comment connaître celui qui est véritable? Comment le savoir, si l'on n'a lû tous ceux qui prétendent être l'ouvrage de la Divinité? Ceci est une démonstration contre toutes les Religions connues, dont chacune n'a pour elle que de simples allégations & des affertions destituées de toute preuve en forme, par conséquent elle ne peut s'appuyer que sur quelques apparences, sans produire une conviction même conditionnelle, si ce n'est peut-être dans l'esprit des semmes, des enfans & des vieillards dont l'organisation s'est affaiblie par l'âge, ou a été antérieurement viciée.

Quand les Apôtres de Jésus-Christ ou de Mahomet prêchaient, était - on obligé de sortir de chez soi pour les aller entendre? Par quelle règle fallait - il sortir de sa maison pour courir sur leur passage? Comment pouvaient saire ceux qui étaient malades, esclaves & prisonniers?

Pourquoi aller plutôt entendre l'un

que l'autre?

Cette seule pensée bien méditée, bien approsondie & poussée jusqu'où elle peut aller, suffit pour revenir de l'aveuglement & de leurs préventions ceux qui sont engagés dans quelque Religion que ce soit. Car ensin, avant que je scusse qu'il existe un livre, dicté par Dieu même, contenant ses loix, & qu'un tel homme est l'interprête de ce livre, l'en-

voyé de Dieu, le dispositaire de ce que je dois croire, je n'avais nul soupçon de tout cela; je ne pouvais donc pas être obligé de chercher à m'instruire à cet

égard.

Si je suis obligé d'acheter ce livre, & d'écouter ce personnage, quand le bruit de l'un & de l'autre parvient jusqu'à moi, je suis donc obligé de faire la même chose toutes les fois que j'entendrai parler de quelque événement semblable. Je n'ai ni plus ni moins de raisons pour agir de la sorte la première fois que la seconde. Et si l'obligation est nécessaire & légitime dans le premier cas, elle doit l'être également dans le second. Ainsi jamais de repos, jamais de certitude, je serai toujours en suspens pour savoir lequel de tous ces livres contient la vérité que je cherche: tous s'annoncent sur le même ton; tous se disent le Code de Dieu; tous sont remplis de miracles & de fables, de promesses & de menaces; il en est de même des prédicateurs; je fuis obligé de les écouter tous, je suis obligé d'en écouter un seul; & je ne vois qu'incertitude de toutes parts.

A qui se rendrait un peuple chez qui arriveraient en même tems un Rabin, un Dervis, un Talapoin, un Jésuite, un

Prédi-

Prédicant Luthérien & un Calviniste? La voye des miracles n'est plus ouverte, & d'ailleurs chaque Secte, comme nous l'avons déja dit, en rapporte en sa faveur une multitude tous aussi solidement établis; & par-là même également faux. Si l'on s'en rapporte aux faits que l'on allégue, voilà un procès impossible à décider. Quand ce peuple aurait toute la science nécessaire, la vie de tout homme ne suffirait pas pour le vuider.

Si l'on céde aux raisons, il n'y aura plus de soi: si c'est aux vraisemblances, il y aura incertitude; si le peuple était sage il chasserait tous ces Missionnaires, mais comme il est fort imbécille, le plus rusé, le plus effronté & le plus empressé l'emportera sur tous ses concurrens.

## Argument démonstratif.

Personne n'est obligé en conscience, ni d'écouter, ni de lire, ni de croire

quelque fait que ce soit.

On ne s'engage dans les Religions qu'en écoutant, en lifant, & en croyant de certains faits. Donc perfonne n'est obligé en conscience de s'engager dans aucune Religion factice.

Bien loin qu'on soit obligé en conscien-

ce de croire des faits, on n'est pas même obligé de croire les plus évidentes vérités proposées par les hommes, soit qu'on ne veuille pas les écouter soit qu'on

ne les comprenne pas.

Prouverez vous aussi bien la Divinité de vos livres & de votre mission, que vous prouverez que les triangles équilatéraux font proportionnels? Si quelqu'un ne veut pas vous en croire ni vous écouter, ou si en vous écoutant il ne comprend pas votre démonstration, est-il coupable? Pourquoi ferait-il plutôt temu de croire ce qui n'est pas & ne peut pas être démontré, que ce qui l'est de la facon la plus forte? Est-ce un crime d'avoir l'esprit bouché ou une tête peut susceptible de faisir un raisonnement? Personne, sans doute, n'osera soutenir de pareilles absurdités, qui révoltent également le bon sens & l'humanité, & qui ne mériteraient point d'être réfutées si quelqu'un les soutenait sérieusement.

Concluez donc avec moi de tout cela, mon très R. P., que rien n'est plus fou, plus injuste & plus tyrannique que la conduite de ces prétendus envoyés de Dieu, qui souvent prennent les moyens les plus violens pour inculquer des Systèmes Religieux dont il est impossible

qu'ils soient eux-mêmes intimément convaincus. Si l'on a droit de regarder comme un fou & comme un tyran celui qui l'épée à la main forcerait ses concitoyens d'admettre même les propositions d'Euclide qu'il aurait étudiées, quel nom donnerons-nous à des hommes qui cherchant à établir & à maintenir par le fer & par le feu des opinions destituées de preuves valables, de vraisemblance & dont euxmêmes ne peuvent être complétement persuadés ? C'est pourtant le rôle que jouent continuellement les Ministres de l'Evangile de paix, qui se montrent plus intolérans même que les Mahométans, à qui leur Prophête a formellement recommandé d'établir sa Religion par la force.

Est-il un Chrétien qui puisse dire de bonne soi qu'il est réellement convaincu des dogmes de sa Religion tandis qu'il avoue qu'il ne peut les comprendre? Pour être convaincu ne faut-il pas commencer par entendre? Et comment peut-on se vanter d'entendre des mystères? Non, je le soutiens, il n'est pas un seul Chrétien qui, quand il voudra être sincère avec luimème, puisse dire avec vérité qu'il ne lui reste point de doute sur sa Religion. Ce qu'il appelle une soi vive n'est jamais

K 2

qu'une confiance aveugle dans ses Prètres, qu'il suppose incapables de se tromper ou de vouloir le tromper; son entêtement pour ses opinions religieuses n'est sondée que sur son ignorance, sur son incapacité de juger par lui-même, sur l'habitude qu'il a contractée dès l'ensance de s'en rapporter aveuglément à son Père, à son Curé, à son Confesseur, qu'il se garderait peut-être bien de regarder comme des gens infaillibles en toute au-

tre matière que la Religion.

Mais la Religion a cela de propre qu'elle fascine plus que tout autre chose l'entendement humain. La chose que le commun des hommes examine le moins, c'est précisément celle qu'on lui montre comme la plus importante pour lui, ou comme de la plus grande conféquence pour son bonheur. C'est en cela même que gît le piége que l'on nous tend dès notre enfance; on nous répéte sans cesse les fables effrayantes des peines de l'autre vie; on nous peint la Divinité comme si méchante, si bizarre, si injuste, si déraisonnable; on nous remplit l'imagination de peintures si atroces de l'enfer, que toutes les fois qu'on nous parle de la Religion, nous frémissons, notre cerveau se trouble, nous ne pouvons juger de

rien, nous ne pouvons rien examiner par nous-mêmes, nous suivons aveuglement tout ce qu'on nous prescrit, & sans être convaincus de rien nous n'osons pas nous rendre compte de ce que disent des hommes, que nous regardons comme les dépositaires des secrets que nous croyons propres à nous garantir des tourmens imaginaires, dont l'idée seule nous jette dans le trouble & le découragement.

Il est impossible de raisonner, de juger, d'examiner les preuves de la Religion, ni par conséquent de s'en convaincre, puisque son seul nom suffit pour nous rappeller des idées terribles & propres à nous faire trembler. Le moment où l'on tremble ne peut être un moment favorable pour l'examen, sans lequel il ne peut y avoir de conviction. En un mot, je le répéte, il ne peut exister au monde un homme sincérement & pleinement convaincu de sa Religion.

En effet toutes les Religions sont fondées sur la crainte. Il n'est pas une seule Religion sur la terre qui ne se serve d'un Dieu cruel & méchant pour épouvanter les hommes; il n'en est point qui ne fasse des menaces terribles à ceux qui ne croiront point ses dogmes, ou qui ne se conformeront point aux volontés de ceux qui se donnent pour les ministres, les interprêtes, les Prètres de ce Dieu re-doutable & barbare, & qui se vantent de connaître les moyens de le rendre propice. Ainsi Dieu lui-même ne semble fait que pour intimider les esclaves que les Prètres veulent soumettre ou retenir

fous le joug.

Vous me direz, fans doute, mon R. P., que ces craintes sont salutaires, qu'elles font utiles à la morale, qu'elles sont nécessaires pour contenir les passions des hommes, & que, quand même la Religion serait incertaine ou fausse, il serait avantageux à la Société de la laisser fubsister. Je vais répondre à cette objection qui est peut-être la plus importante de toutes celles que l'on puisse faire à ceux qui attaquent la Religion; cette difficulté une fois levée il ne restera plus rien au mensonge pour se soutenir. J'aurai gagné mon procès si je prouve que la Religion factice est toujours destructive de la faine morale, nuisible au bien-être des états, & incapable de contenir les pasfions des hommes.

## CHAPITRE XX.

Dix - huitième vérité.

Toute Religion factice est contraire à la morale ou lui est totalement inutile.

Out ce qui tend à bannir la concorde, la bienveillance, l'humanité & la paix d'entre les hommes est contraire à la saine morale; or pour peu que l'on ouvre les yeux on s'apperçoit que rien n'est plus propre à briser les liens de la Société que les différentes Religions sactices, qui, persuadées chacune de leur côté qu'elles ont le privilège exclusif de plaire à la Divinité, regardent avec mépris, avec dédain, avec colère tous ceux qui ne leur font point foumis; & par une pente naturelle porte leur sectateurs zèlés à faire du mal aux personnes qui, en ne faisant pas comme eux, leur paraîtront condamner leur propre conduite envers Dieu. Le zèle est toujours proportionné à l'importance que les hommes mettent aux choses dont ils ont l'ame occupée: or la Religion étant toujours regardée comme la chose la plus importante & la plus nécessaire, un grand nombre d'hommes s'en occuperont fortement, auront du zèle pour elle, souffriront la contradiction avec peine, tâcheront d'amener les autres à leurs propres opinions; afin de les fortisser d'un plus grand nombre de partisans, ensin se fâcheront contre ceux qui ne penseront point comme euxmêmes sur des choses qui leur paraissent démontrées, & finiront par le persécuter & par croire que c'est servir la Divinité que de nuire à ceux qui ne lui rendent point les mêmes hommages, ou qui ne pensent pas de la même manière sur son compte.

Toute Religion étant regardée comme importante & vraie par celui qui la professe doit le rendre zèlé; tout homme zèlé doit mépriser celui qui n'a point la même Religion que lui, ou du moins doit éprouver de l'éloignement pour sa personne. Cela arrive tous les jours, mème pour des opinions que l'on regarde comme plus indifférentes que celles qui ont rapport à la Religion, il ne saut donc point être surpris si les opinions Religieuses sont celles qui produisent le plus de divisions, de haines, de discordes & de fureurs sur la terre. C'est en conséquence de ces principes que les sec-

tateurs des différens cultes se regardent par toute la terre réciproquement comme ridicules, comme méprisables, comme flupides, comme hainables; dispositions très - contraires à toute morale & qui, comme l'expérience le prouve, étouffent entiérement dans les cœurs tous les sentimens de la bienveillance universelle, de l'humanité, de l'équité, sans lesquels la vraie morale ne peut point subsister.

Ces réflexions peuvent nous faire découvrir la vraie source de la conduite si peu morale ou si souvent odieuse & criminelle que presque de tout tems les hommes ont tenue envers ceux qui n'étaient point de la même Religion qu'eux. La différence d'opinions sur cette matière, toujours regardée comme la plus importante, a mis une grande différence entre les hommes. Les livres faints des Juis & des Chrétiens nous en donnent des exemples très-frappans. Nous y voyons les Juifs, rendus fanatiques par Moïse, voler, piller, exterminer fans scrupule les Egyptiens, les Amalécites, les Ammonites, & nous les voyons dans tout le cours de leur Histoire les ennemis nés de toutes les nations, qu'ils regardaient comme abominables & qui les détestaient ou les méprisaient à leur tour.

Nous retrouvons les mêmes fureurs dans les annales des Chrétiens, qui depuis la fondation de leur Religion se sont même distingués par dessus les autres peuples connus par les extravagances auxquelles le zèle les a portés. L'esprit d'intolérance, d'inimitié, de discorde, de perfécution a particuliérement & en tout tems caractérisé le Christianisme. Pour peu qu'on soit versé dans l'Histoire de l'Eglise on sera forcé d'avouer que les Chrétiens furent toujours aux prises avec les fectateurs des autres cultes. Même dans leur état de foiblesse leur zèle les porta souvent à attaquer les Dieux de la Religion payenne qui dominait alors, en conféquence le Paganisme sut obligé de les persécuter & leur fit les martyrs dont l'Eglise se glorifie. La Religion Chrétienne, devenue peu-à-peu la plus forte, se vengea des payens; les Empereurs, guidés par ses Ministres zèlés pour leurs propres intérèts, mirent tout en usage pour lui soumettre tous leurs sujets.

Depuis ce tems, dans tous les siècles, les Chrétiens ent été perpétuellement occupés à se haïr, se disputer, s'entredétruire. Les Prètres, seuls intéressés dans les querelles, travaillèrent sans relâche à les somenter & les nourrir: animés par

leurs lecons leurs fectateurs se font continuellement détestés, égorgés ou du moins méprifés, ils se sont regardés comme des êtres d'une autre espèce quand ils n'ont point eu les mêmes idées sur la Religion; en un mot les liens moraux se sont brisés entre les habitans des mêmes pays, les citovens des mêmes villes, les membres des mêmes familles. Le Père méconnut & détesta son fils, le fils méprifa son Père, qu'il regarda comme un aveugle; les fréres s'entrebatirent, les citoyens s'entrégorgèrent, les Rois persécutérent leurs sujets, les sujets se soulevèrent contre leurs Rois, les uns & les autres se trouvérent également esclaves de ces Pontifes & de ces Prêtres qui fonnaient le tocsin de la fureur, de la cruauté, de l'injustice & qui brisaient impunément tous les liens de la Société faifant fouler aux pieds la vraye morale.

Vous ne manquerez pas, mon R. P., de me dire que le Christianisme condanne ces excès, que l'Evangile recommande partout l'union, la concorde, l'amour du prochain, la tolérance. Mais je vous répondrai que vos livres faints disent perpétuellement & le blanc & le noir, souffient le froid & le chaud. Le Dieu des Juiss, qui est aussi le vôtre, n'a-t-il pas

formellement ordonné à fon peuple choisi de hair les nations étrangères, de les regarder comme abominables, de les voler, de les exterminer? Ce Dieu n'afsûrait - il pas les Israelites qu'il était à leur tête dans les entreprises les plus injustes & par conséquent les plus contraires à la morale, & sur-tout quand il s'agissait d'envahir les possessions à des nations qui en jouissaient paisiblement? Un Dieu qui ordonne l'usurpation, le meurtre, la guerre injuste, n'ordonne - t - il pas la violation maniseste de tous les devoirs de la morale?

A l'égard de son fils, que les Chrétiens regardent comme un Dieu égal à son Père, si dans quelques passages du Nouveau Testament il recommande l'amour du prochain, la douceur, la patience; dans d'autres passages il annonce qu'il est venu apporter le glaive on non la paix, qu'il est venu séparer le Père du Fils, l'Epoux de l'Epouse; qu'il faut briser tous les liens pour le suivre; qu'il faut contraindre les conviés à entrer dans la salle du sestin, &c.

Auxquels de ces différens ordres faudra-t-il s'en tenir? Le choix des Prètres ne sera point douteux: les ordres d'un Dieu cruel, capricieux, colère, s'ac-

commodent bien mieux à leurs vues que ceux d'un Dieu plus humain & plus doux; en conséquence ils diront toujours que Dieu exige que l'on haisse, que l'on tourmente, que l'on égorge même fon prochain, quand il cessera de penser comme il est de leur intérêt qu'on pense. Ainfi le Dieu des Pretres fera toujours le deftructeur de toute justice, de toute humanité, de toute morale. Ils l'ont fait injuste & capricieux lui - même; ils le montrent comme un tyran qui ne s'aftreint point envers ses créatures aux loix invariables de la raison; ils prétendent qu'il peut créer le juste & l'injuste; le dogme de la Prédestination & de la réprobation fait de ce Dieu le plus fantasque des êtres & le plus partial: ainsi un pareil Dieu ne peut être le modèle des hommes, il l'est de la conduite de ses Prêtres, qui s'étant établis eux-mêmes les interprêtes de sa volonté, le font toujours parler & agir comme il convient à leurs propres intérêts.

Toutes les Religions factices nous donnent des idées fausses de la Divinité, qu'elles rendent odieuse & qu'elles outragent ou même qu'elles anéantissent par les qualités affreuses & incompatibles avec la persection infinie qu'elles ont le front de lui assigner. Toutes ces Religions sont parler au Dieu choquant, qu'elles ont imaginé pour tromper les peuples, le langage qui convient à ses Prêtres ou à ses inspirés, d'où il suit que la morale qu'ils prechent en son nom est la morale de l'intéret Sacerdotal, ne peut jamais être consorme à celle que nous dicte la raison; celle-ci se voit sans cesse forcée de contredire & la Religion qui est absurde, & sa morale qui est nuisible à la Société.

Ce n'est pas Dieu, c'est Mosse qui prescrivit aux Israelites d'ètre des voleurs & des assassins; ce sont les Successeurs de Mosse qui ont profité de sa sérocité & des principes établis par ce Législateur ambitieux & cruel pour conquérir la terre promise, & pour nourrir la haine des Juiss contre les autres nations; c'est d'après les nations établies par Mosse que les Prètres, les Dévins, & les Prophètes d'Israel ont toujours troublé l'Etat & donné des embarras aux Souverains d'un peuple ignorant & crédule que sa loi rendait insociable, cruel & sur-tout aveuglément soumis au Sacerdoce.

C'est pour avoir adopté en grande partie le Judaisme que les Chrétiens sont les persécuteurs de leurs frères, l'instigation

de leurs Prêtres qui leur inspirent des l'enfance une haine invétérée pour tous ceux qui n'ont point la même Religion qu'eux, & qui leur persuadent que leur Dieu se fâcherait & les puniraient s'ils ne montraient point un grand zèle dans fa cause, ou s'ils ne traitaient point en ennemis les ennemis de l'Eglise. D'après de tels principes il ne faut point être furpris si la Religion porte sans cesse le trouble & la division dans les Etats, & si elle détruit l'union entre des êtres, qui avec des esprits divers, ne peuvent avoir les mêmes idées fur des matières aussi obfcures & vagues que celles dont les Religions factices s'occupent. Les peuples ignorans, faussement persuadés que leurs Prêtres sont les Ministres & les Interprêtes de Dieu, croyent que tout ce qu'ils disent est un ordre divin, qu'ils ne peuvent jamais errer en se conformant à ses ordres, ni pécher en leur obéissant.

En général les hommes qui n'ont point médité ne connaissent point d'autre morale que celle que la Religion leur prescrit; ils se persuadent que leurs devoirs envers Dieu fidélement remplis, ils ne leur reste plus rien à faire; & ils croyent qu'en suivant aveuglément les ordonnances de leurs Prêtres, la Divinité ne peut jamais être mécontente de leur conduite. Or ces Prètres, comme l'expérience nous le montre, font avares, ambitieux, orgueilleux, vindicatifs, opiniâtres, par conféquent ils font parler Dieu au ton de leurs passions, & font souvent passer pour des vertus les actions les plus noires.

C'est ainsi que les prétendus interprêtes des volontés divines se sont rendus les maîtres de la morale, qui fut soumise à leurs caprices, à leurs intérêts, à leurs passions les plus condamnables. C'est ainsi que sous prétexte d'obéir à Dieu qu'ils faisaient parler, ils se sont fait obeir à eux-mêmes, lorsqu'ils ordonnaient en son nom les crimes les plus odieux. C'est ainsi qu'ils sont parvenus à rendre légitimes les haines, les fureurs, les révoltes, les attentats contre les Souverains, les usurpations, les vengeances, les injustices les plus criantes. Toutes les fois que ces Prêtres ont décidé d'après les oracles contradictoires contenus dans leurs livres sacrés que ces actions étaient légitimes, leurs ignorans sectateurs se sont empressés de les commettre, ils ont cru faire le bien en fe livrant aux plus grands excès.

C'est d'après ces notions que Henri III. fut lâchement assassiné; que le meilleur de nos Rois a péri sous le couteau; que les Jésuites ont enseigné la légitimité du régicide ou du meurtre des souverains, qu'ils appellent des tyrans quand ils ne pensent pas comme le Pape & comme

eux fur la Religion.

C'est sur ces mêmes principes que se sont toujours sondées les cruelles persécutions que l'on a vû dans tous les siècles somentées par les gens d'Eglise, telles que les croisades contre les Albigeois, les Vaudois, & les persécutions plus récentes que l'on exerce encore tous les jours en France contre les Huguenots, auxquelles je me rappelle avec douleur

avoir jadis pris part.

C'est en conséquence de l'affreuse morale des Prètres que le Pape, aidé de St. Bernard, transporta une portion considérable de l'Europe en Asie pour envahir injustement les terres des Mahométans, qui sur les ordres de leur Prophète avaient quelques siècles auparavant envahi pareillement les terres des Grecs & des Persans idolâtres: car toutes les Religions factices sont également nuisibles à la vraie morale & n'en connaissent point d'autres que celle qu'elles enseignent, qui est souvent diamétralement opposée à celle de la raison.

La saine Morale ne tire pas plus d'avantage de ces pratiques de dévotion,

de ces exercices de piété, de ces cérémonies, que toutes les Religions factices font regarder comme des devoirs très importans; s'ils sont importans ce n'est que pour les Prêtres qui les imposent & qui en retirent de la considération, des richesses & du pouvoir. Ils n'influent aucunement sur la fociété. A quoi servent en effet ces usages superstitieux que l'on nous fait regarder comme facrés, ces messes, ces chants, ces cérémonies auxquelles on nous enjoint d'affister; ces confessions, qui ne corrigent personne; ces abstinances inutiles, ces sètes trop multipliées qui donnent lieu à l'oissveté, à l'intempérance, à la débauche, &c. ? quel bien réfulte-t-il pour la fociété de ces austérités, de ces disciplines, de ces jeunes, de ces macérations de toute espèce, qui ne paraissent des choses surprenantes qu'aux yeux du vulgaire imbécille à qui l'on fait admirer par toute la terre les tours de force de ces Prêtres ou de quelques fanatiques, que l'on fait passer pour de grands efforts de vertus?

Je ne m'y tromperai pas, mon R. P., je ne consens à nommer vertu que ce qui procure des avantages réels à la Société. Dans toutes ces prétendues vertus que les Religions factices enseignent je ne puis jamais voir que des solies qui tendent à

favoriser les intérets, la vanité, les passions, l'ambition, l'avarice, le désir de dominer des Prètres, sans rien procurer d'avantageux au reste des humains. Ces Prêtres veulent que l'on croye, ce qui fignifie qu'ils veulent que l'on s'en rapporte à eux. Ils veulent que l'on espère, ce qui signifie que l'on écoute leurs ordres & l'on sera quelque jour heureux. Ils veulent que l'on soit charitable, c'est-àdire, qu'on leur donne son bien; car ils ne veulent plus que nous aimions notre prochain quand ils ne l'aiment point euxmêmes. Ils nous recommandent d'être bien bumbles, c'est-à-dire, de nous défier de nos propres lumières afin de nous laisser toujours guider par les leurs. En un mot dans toutes les vertus que le Christianisme ainsi que toutes les Religions factices recommandent à leurs dévots nous ne trouverons jamais en les analysant que l'intérêt & le profit des interprêtes & des Ministres de la fausse Divinité qu'ils font parler aux hommes, ou dont ils expliquent les oracles de la manière qui leur convient le mieux. Depuis la Chine jusqu'au Pérou, depuis Pékin jusqu'à Rome, nous verrons toujours que les Prêtres ont corrompu la morale, & qu'ils ont transporé en vertus tout ce qui pouvait être avantageux

s es a

u

pour eux-mêmes, sans s'embarrasser du reste de la Société, ni se soucier d'apprendre aux hommes leurs vrais devoirs,

qui sont les mêmes par-tout.

Si les Prêtres se sont étudiés à rendre la Divinité terrible ce ne fut que pour rendre leurs esclaves plus souples & plus soumis à leurs volontés, ils chercherent à établir leur propre empire sans établir celui de la morale. Au contraire dans toutes les Religions factices ils inventerent mille movens lucratifs pour expier les crimes, pour laver les ames de leurs fouillures, pour appaiser les remords: ainsi ils encouragent plutôt à mal faire par l'affurance que la Religion fournit toujours de reconcilier les pécheurs avec le Ciel; les hommes compterent là-dessus, & fûrs de pouvoir, à l'aide de leurs Prêtres, appaifer Dieu quand ils voudraient, ils vécurent tranquilles dans le crime & ne pensèrent jamais à remplir leurs vrais devoirs, à réparer leurs iniquités, à se corriger de leurs vices & de leurs déréglemens, à faire du bien réel à la Société.

Ainsi le Dieu redoutable que les Prêtres avaient imaginé ne put servir à mettre un frein aux excès des méchans, parce que ces mêmes Prêtres se sont réservé le pouvoir de désarmer sa colère; on compta donc sur leur secours, l'on persista dans le crime & l'on ne se corrigea presque jamais.

lu

re

ir

15

à

r

IS

-

r

e

e

Pour se convaincre de ce que ravance, mon R. P., il ne faut que jetter les yeux sur tout ce qui se passe autour de nous. Nous voyons la société remplie d'une infinité d'hommes vicieux, débauchés, adultères, d'ambitieux, d'avares, de voleurs, de juges iniques, de courtisans corrompus, de grands qui oppriment, de traitans qui foulent le pauvre &c. qui tous sont religieux & même dévots, qui remplissent avec scrupule les devoirs qu'on leur impose; qui vont exactement à la Messe, qui se confessent, & communient plus ou moins fréquemment, qui font maigre en carème & qui n'en font pas moins des hommes fans mœurs réelles & sans vertus. Quant à ceux qui négligent ces devoirs superstitieux, pour se livrer à leurs déréglemens, ils ne sont point des incrédules pour cela, ils espèrent toujours se réconcilier un jour avec la Divinité; ils ont appris de leurs Prêtres qu'un bon peccavi suffisait pour entrer en grace, & que des largesses faites à l'Eglise adouciront pour eux la rigueur du Juge courroucé.

L'expérience nous prouve tous les jours la vérité de ce que j'avance. Peu de gens parmi nous manquent de foi, mais

presque tous manquent de mœurs. En effet il n'y a qu'un très - petit nombre d'incrédules dans toutes les nations si on les compare à la multitude de ceux qui croyent à ce que disent les Prêtres; presque tous les Chrétiens sont dans la ferme croyance qu'il existe un Dieu sévère qui punira éternellement par des supplices affreux ceux qui auront encouru fa colère; en font-ils meilleurs pour cela? vous n'oseriez point le dire, mon R.P.; vos prédicateurs s'en plaignent eux-mêmes ; ils déclament de beaux discours contre la corruption du siècle, ils parlent sans cesse des vengeances célestes, ils font des tableaux révoltans des tourmens de l'enfer; & rien ne diminue le nombre des coupables, rien n'arrête la fougue des passions. De l'aveu de nos Prêtres eux - memes rien de plus rare que les conversions sincères; on remet toujours à changer de vie à la mort; & pour lors ces merveilleuses conversions ne sont avantageuses qu'à l'Eglise & inutiles à la Société.

Que dis -je! les plus grands scélérats ont presque toujours de la Religion; ils connaissent ses menaces; ils ont entendu parler de l'enser, des démons, des supplices éternels; cela ne les a point empêché de voler, d'assassiner, de troubler la société par leurs crimes; ils ont esperé de se réconcilier un jour avec le Dieu terrible qu'ils outragent, & quand nous les voyons passer pour subir la peine que les loix leur infligent, nous les voyons baifer avec ardeur le crucifix qu'un concontignation p

fesseur leur présente.

En

re

n

ui

f.

r.

re

i.

?

5

5

8

1

Enfin ces Prêtres, ces Ministres d'un Dieu terrible qui nous entretiennent de ses vengeances font-ils meilleurs que les autres hommes? Si plusieurs d'entre eux sont détrompés au fond du cœur des notions de leur Religion, je pense au moins qu'il en est un grand nombre qui ne sont point dans ce cas, & qui sont, ainsi que leurs sectateurs ignorans, les dupes de leurs opinions. Cependant ils n'agissent point en conséquence, ils ne montrent point par leur conduite qu'ils craignent un Dieu vengeur, & pour peu qu'on ait, comme moi, parcouru l'Espagne, le Portugal & l'Italie, on demeurera convaincu que les Prêtres dans les pays où ils ont le plus de pouvoir, & les peuples moins de lumières, sont des monstres de débauches, de luxure, de trahisons, de cruauté. Ces hommes qui parlent de l'enfer aux autres devraient au moins le voir ouvert fous leurs pieds. Cependant ils n'y fongent guères, ils vivent tranquilles dans le déréglement & dans le

crime, & ce n'est pas d'aujourd'hui que l'on a remarqué qu'un mauvais Prêtre

est le plus méchant des hommes.

Voilà donc, mon R. P., les effets de ces craintes falutaires que votre Religion inspire! Elles ne servent à rien; elles ne contiennent pas même ceux qui en paraissent le plus fortement persuadés. Disons plutôt, comme je l'ai fait voir, ci - devant, que l'éternité des peines de l'autre vie est un de ces dogmes inconcevables que presque tout le monde adopte, sans en être réellement convaincu. A quoi sert-il donc d'imaginer un Dieu qui pousse jusqu'à l'excès & jusqu'à l'injustice ses vengeances déraisonnables? Il ne sert qu'à troubler & allarmer des ames timides & foibles qui même fans cela ne se livreraient point au crime; il sert encore sur-tout à faire respecter ses Prêtres; à leur procurer des richesses pour des expiations, des réconciliations, des négociations avec l'éternel; du reste il ne sert à rien pour corriger les hommes, pour contenir leurs passions, pour les tirer de leurs vices & de leurs mauvaises habitudes auxquels ils ne renoncent communément qu'à la mort, c'est - à - dire quand ils sont hors d'état de mal faire.

Argument démonstratif.

Tout ce qui tend à semer la discorde

parmi les hommes & à leur donner des idées fausses de la divinité, est nuisible à la saine morale.

Toutes les Religions factices divisent les hommes & leur donnent des idées fausses de la Divinité.

D'où il suit que toutes les Religions, factices sont contraires à la morale ou du moins lui sont totalement inutiles.

Je crois, mon R. P., avoir fuffisamment prouvé ce que j'avance ici dans le cours de cet écrit; il suffit d'ouvrir les yeux pour se convaincre que les hommes font très partagés d'opinions sur le compte de la Religion, & que la diversité de ces opinions n'est propre qu'à les éloigner les uns des autres & leur inspirer, des animolités très-fortes, qui, fomentées par des imposteurs, finissent communément par intéresser la tranquillité. publique & fouvent par mettre les Etats en danger. Il n'y a que des vérités claires & sensibles qui soient capables de convaincre tous les hommes & de les mettre d'accord. Les mensonges & les rêveries, dont toutes les Religions factices font remplies, ne produiront jamais cet effet; chaque menteur aura toujours sa propre saçon de mentir; chaque sanatique aura sa façon de rêver, ou d'ètre dans le délire : ainsi point d'union

entre les différens interprètes de la Divinité, dont l'imposture sera toujours l'unique mètier. En conséquence point d'union entre leurs Sectateurs, qui, s'ils persécutent ou sont persécutés, divisent les Sociétés politiques & donnent lieu à ces guerres de Religion, qui, comme on sait, ont toujours été les plus cruelles de toutes.

C'est donc bien faussement que l'on prétend que la Religion est nécessaire à la politique pour l'appuyer. Pour que la Religion produisit cet effet, il faudrait qu'elle réunit les esprits afin de les faire concourir au bien public; bien loin de là, les différentes Religions que nous voyons fur la terre ne font que diviser d'intérêts les nations, ainsi que les citoyens des mêmes Etats: l'Histoire de notre pays nous fournit des preuves frapantes & funestes de ce que je dis ici. Jamais les Princes, séduits par les Prêtres ou par leur propre superstition, n'ont pû ramener leurs sujets à l'unité, tous les efforts qu'ils ont fait pour cela ont toujours été infructueux, ou n'ont servi qu'à ruiner la félicité publique, affoiblir la puissance de l'Etat, ébranler le trône lui-même fans jamais produire l'effet qu'ils s'étaient proposé. Qu'est-ce qu'ont produit les rigueurs employées contre les Maures en Espagne?

Elles ont fait fortir de ce pays un mil lion de sujets industrieux qui l'eussent empêché de tomber dans cette langueur où nous le voyons aujourd'hui. Les Espagnols, à l'aide de l'inquisition; sont devenus des malheureux à qui il ne reste pour tout bien qu'un Papisme bien absurde & des Pretres qui seuls sont riches, au milieu d'une nation de fénéans, Charles-Quint a-t-il réussi dans le projet d'extirper l'hérésie naissante en Allemagne? Après des guerres cruelles qui ont fait couler des flots de fang, le Protestantisme s'est établi de la façon la plus durable, & après avoir couru mille dangers le chagrin de ses mauvais succès l'a forcé d'aller finir fes jours avec des Moines. Philippe II. fon cruel fils a-t-il mieux reuffi quand il voulut ramener les Pays-Bas fous le joug de ses Prêtres? Il a perdu par ce moyen les plus courageux & les plus industrieux de ses sujets; les horribles cruautés de son Duc d'Albe n'ont fait que confolider le Calvinisme & faire naître des cendres des buchers qui avaient brûlé des hérétiques, une République florissante capable d'en imposer à ses anciens maîtres. Si nous tournons les yeux vers l'Angleterre nous y voyons un Roi périr sur l'échaffaut pour avoir voulu impofer aux Ecoffois le jong des Prêtres, & nous voyons son fils

fanatique, que l'exemple de son père n'avait point corrigé, perdre sa propre couronne pour avoir voulu ramener ses su-

jets sous le joug du Pape.

Je ne parle point des inutiles persécutions excitées dans notre pays par les Jéfuites & par un Clergé ambitieux contre les Huguenots. C'est pour contenter leur frénésie que se font faites ces guerres civiles qui longtems ont fait ruisseler le fang par tout le Royaume; c'est pour les réjouir que s'est fait le massacre de la Saint Barthélemy, qui nous couvre d'opprobre aux yeux des nations; c'est à leur fureur que deux de nos Rois ont été immolés; c'est pour leur faire plaisir que dans des terres plus proches que nous, un grand Prince, séduit par des imposteurs, qui ne veulent pas que l'on soit citoyen si l'on n'est point leur esclave, a fait perfécuter, exterminer ou chasser de ses Etats des sujets dont il n'eût eu rien à craindre si on les eût laissés en paix; quelles que fussent leurs opinions, ils eussent, sans doute, été cent fois plus utiles au Royaume que ces légions de Prêtres & de Moines qui le dévorent sans lui procurer aucuns avantages réels & même pour ne lui faire que du mal. A me grovoy y grove

Il est aisé de voir d'où sont venues toutes ces calamités dont tant d'Etats ont

été affligés depuis tant de siècles. Les Ministres de la Religion ont sçû lier leurs intérêts à ceux des Princes; ils leur ont faussement persuadé que leur pouvoir était attaché à celui de l'Eglise, & que si l'on ne pensait pas comme eux l'on ne pouvait être ni bon citoyen, ni fujet fidèle & foumis. Ces imposteurs se sont bien gardés de dire que c'étaient eux-mêmes qui par leurs prédications fanatiques, par les animosités qu'ils inspirent dès l'enfance, par les tyrannies qu'ils exercent, fément continuellement le trouble, aliènent les cœurs des sujets hétérodoxes, & souvent forcent des citoyens honnêtes à fe foulever contre un Gouvernement partial, qui ne fe fait connaître à eux que par des mauvais traitemens. Ce sont des Moines & des Prêtres fanatiques que le Gouvernement ne retient point & à qui au contraire il laisse trop de pouvoir, qui abusant de ce pouvoir produisent des soulévemens que l'on fait passer à la cour pour des effets d'un esprit de révolte dans les Protestans. J'ai été cent fois témoin de ce que j'avance. Si les Prêtres de l'Eglise dominante n'avaient pas le droit d'invectiver, d'examiner leurs auditeurs, de vexer ceux qui leur déplaisent, le Roi n'aurait jamais rien à craindre des sujets qui ne pensent pas comme lui.

Ainsi rien n'est plus saux, mon R. P., que de prétendre qu'une Religion sactice soit le plus serme appui de la politique.

Les Prêtres ne favorisent le pouvoir du Prince qu'autant que le pouvoir du Prince soutient leurs propres intérêts; quand le Prince a la faiblesse de soutenir les intérêts des Ministres de l'Eglise il devient lui-même, au dépend du bien-être de son pays, le Ministre de leurs passions, de leurs vengeances, de leur cupidité, de leur ambition; s'il resuse de s'y prêter ils chercheront à lui nuire, & prositeront de l'empire fatal que trop souvent le Gouvernement leur laisse prendre pour exciter du trouble, pour allumer les slambeaux de la discorde, & pour ébranler le Gouvernement lui-même.

On demandera, sans doute, comment remédier à ces inconvénients? Je n'y connais qu'un seul remède & c'est le Souverain qui en est le dépositaire. Qu'il établisse la Tolérance dans son pays; qu'il permette à chacun de penser comme il voudra pourvû qu'il agisse d'une saçon avantageuse à la Societé ou qui ne nuise à personne; qu'il ne tyrannise point la pensée, qu'il ne sousser point qu'on la tyrannise; qu'il ôte pour toujours aux Prêtres le droit de vexer leurs concitoyens pour leurs opinions; que jamais il ne se

mêle de leurs disputes; qu'il laisse Diens seul juger dans sa propre cause; & qu'il laisse des Prêtres, également sourbes ou insensés de part & d'autre, se quereller à leur aise sur des matières qu'ils n'enten-

dent pas.

Enfin pour prévenir les mauvais effets de la superstition & du fanatisme Sacerdotal, que le Souverain fasse enseigner une morale faine & philosophique, dont les principes fûrs & invariables ne foient point foumis aux caprices des hommes & aux volontés d'un faux Dieu, que ses Prêtres rendront toujours cruel, injuste & bizarre. Qu'à l'aide des récompenses, des distinctions; des richesses, des honneurs il invite ses sujets à s'éclairer, à fe dégager des préjugés, à éclairer les autres, à pratiquer la vertu, à remplir leurs devoirs réels; à être bons fujets, bons citoyens, bons pères de familles; bons parens, bons amis, & à montrer de la probité dans tous les états de la vie.

Que le gouvernement, cessant d'être partial & injuste pour quelques - uns des citoyens qui ne sont point dans les mêmes principes religieux que le Prince, leur fasse aimer un Etat qui fait également du bien à quiconque sait bien le servir. Qu'il ne viole plus à leur égard cette première loi de la raison qui nous désend de saire aux

autres ce que nous ne voudrions pas qui nous fût fait à nous-mêmes. En un mot que le Prince équitable montre à tous ses fujets l'exemple de l'équité; qu'il ne permette point qu'on opprime personne pour sa façon de penser quand sa façon d'agir ne nuira point à la Société. Qu'au lieu de punir des opinions, que l'on n'est point le maître d'avoir ou de ne point avoir, l'on punisse tous ceux qui troublent le repos de leurs concitoyens; que l'on châtie ces sujets turbulens dont la discorde est l'élément; que par des loix févères l'on contienne les crimes qui dérangent l'ordre public & qui mettent en danger les personnes & les biens que le Prince doit protéger, que l'on punisse & que l'on montre du mépris aux débauchés, aux adultères, aux intempérans, aux menteurs de toute espèce, à ceux qui manquent de bonne foi, aux traîtres; & peu à peu l'empire des mœurs s'établira de lui-même fur les ruines de la fuperstition, qui, comme on a vu, ne peut rien contre les passions des hommes, & qui même ne sert qu'à les porter à des excès très nuisibles à la morale.

C'est par ces moyens que l'on peut parvenir peu-à-peu à faire revenir les nations de leurs égaremens, à les amener à la vertu, à les détromper de leurs superstitions, à fermer la bouche à leurs Prêtres, qui loin loin de les guider vers le bonheur les égarent sans cesse au gré de leurs intérêts. C'est ainsi que sur les ruines des Religions factices l'on élevera l'édifice de la Religion naturelle dont les préceptes sont les mêmes que ceux de la morale, & sont propres à convaincre les esprits de tous les hommes.

Cette Religion univerfelle nous donne des idées vraies de la Divinité. Elle nous montre l'Etre suprême comme parfait, comme infiniment bon, infiniment fage, infiniment puissant, infiniment juste, enfin comme totalement exempt des vices & des imperfections dont ses prétendus ministres ont voulu ternir son éclat. Ce Dieu créateur de toutes choses est l'auteur de la nature à laquelle il commande, dont il a fait les loix, dont il a réglé l'ordre. Par conféquent il est l'auteur des hommes, il est l'auteur de la Société, il aime fon bonheur, il l'attache à l'ordre, & cet ordre dépend de la fidélité avec laquelle chacun des membres remplit ses devoirs moraux dans la sphère qu'il occupe.

Nous n'avons donc pas besoin de recourir à des révélations trompeuses; à des interprêtes du ciel, à des Prêtres pour découvrir les vues de la Providence. Il n'est pas nécessaire de nous promettre des récompenses dont nous n'avons point d'idées, ni de nous faire des menaces es-

frayantes pour nous faire remplir nos vrais devoirs, auxquels notre bien-être est toujours attaché. Le Tout-Puissant qui règle nos destinées nous punit & nous récompense dans ce monde; nous sommes malheureux quand nous faifons le mal, nous fommes heureux quand nous faifons le bien; la Société se détruit par l'excès de nos vices, la Société prospère quand ses membres font vertueux. Chaque homme ne péche jamais impunément, il est force par ses remors au repentir; il est forcé par ses besoins de mériter l'affection des autres; il est forcé de rougir quand au fond de son cœur il se rend témoignage qu'il ne mérite que leurs mépris ou leur haine; il s'applaudit lui-même quand il fait qu'il a mérité leur amour; il est applaudi des autres il en est chéri & respecté quand ils éprouvent le bien qu'il leur a fait.

Cette Religion révélée par la nature à tout être raisonnable parle le même langage à tous les hommes, elle serait plus écoutée & mieux connue si la tyrannie & les cris des Religions factices n'étoussaient point sa voix, & si les passions des hommes ne les empêchaient souvent de l'entendre. Ils sont toujours punis de leur surdité opiniâtre, ils ne sont récompensés ou heureux que lorsqu'ils sont

dociles.

Cette voix de la nature & de la raison parle fur le même ton à tous les habitans de la terre, elle dit aux Souverains d'être justes, de régner par l'équité, de faire du bien aux peuples, s'ils veulent mériter leur amour & se couvrir de gloire; elle dit aux fujets d'obéir à des loix qui tendent aux maintien de la Société, qui les protégent & qui font leur fûreté. Elle dit aux Epoux de s'aimer & de fuir pour leur intérêt mutuel ces querelles, ces discordes, ces adultères qui pourraient les défunir. Elle dit au Père de famille de chérir ses enfans, de les élever avec soin, de leur inspirer de bonne heure les sentimens que dans la vieillesse il sera bien aife de retrouver en 'eux. Elle dit aux amis d'entretenir avec soin le feu facré de l'amitié; aux affociés d'être fidèles à leurs engagemens; à tous les hommes d'être justes, humains & bienfaifans envers tous les êtres de leur espèce, s'ils veulent s'attirer de leur part les sentimens qu'ils exigent pour se rendre heureux ici - bas.

Enfin cette Religion de la nature parle d'une façon intelligible à tous ceux qui voudront la consulter dans le sond de leur propre cœur. Quelles que soient leurs spéculations, les hommes seront sorcés de sentir qu'ils ont besoin les uns des autres, qu'ils ne sont dans la Société que pour se

prêter des secours mutuels, que la Société ne leur est avantageuse que lorsque la vertu y régne. Ils seront obligés de reconnaître que la justice la maintient, que la bienfaisance la rend agréable, que l'humanité est le lien général qui unit tous les hommes entre eux, que l'indulgence est nécessaire entre des créatures faibles & sujettes à des passions, à des erreurs, à des faiblesses, & nécessairement inégales pour les facultés de l'esprit.

En faisant réflexion aux conséquences des vices, chacun s'appercevra facilement que pour son propre avantage il doit pratiquer la tempérance, modérer ses plaisses, s'abstenir de ce qui peut endommager sa santé, ensin ne rien faire qui l'expose à la haine ou au mépris de ses associés, ni aux reproches de sa propre conscience, qui pour une ame honnête sont un châtiment aussi rigoureux que les supplices décernés par les loix le sont pour ceux qui n'ont point reçu de bons principes.

Les préceptes si simples & si vrais de cette Religion de la nature sont faits pour être sentis par les Chrêtiens & les Payens, les Mahométans & les Chinois, les Protestans & les Papistes. Que dis-je! Les Athées eux-mêmes, quelles que soient les erreurs de leurs spéculations, ne peuvent se resuser aux leçons pressantes de

la nature & de la raison; ils ne peuvent s'empêcher de reconnaître ce qu'ils doivent à leurs semblables, le besoin qu'ils ont d'eux, les moyens nécessaires pour se les rendre favorables, en un mot ce qu'il faut faire pour vivre heureux, pour être aimés & considérés dans la Société dont ils font membres. Je vais plus loin & je prétends qu'un Athée, c'est-à-dire un homme qui nie formellement l'existence d'un Dieu, peut avoir des motifs plus réels & plus folides pour pratiquer les vertus fociales & pour remplir les devoirs de la morale, que tous ces superstitieux qui ne connaissent d'autres vertus que les vertus inutiles de leur Religion factice, d'autre morale que celle de leurs Pretres, & qui la fondent sur une fausse Divinité qu'ils supposent injuste, partiale, cruelle, capricieuse & changeante suivant leurs intérêts, & à qui ils font si souvent ordonner les actions les plus noires, au nom duquel ils font commettre les choses les plus destructives pour la Société.

Oui, je le répéte, il vaudrait mieux ne point admettre un Dieu, que d'en admettre un qui fut méchant, bizarre, injuste; qui exigeât qu'on lui sacrifiat la raison qu'il a donnée à ses créatures pour les guider, qu'on se resusat aux biens qu'il leur procure, que l'on étoussat les pen-

chans invincibles de la nature, dont il est l'Auteur, pour s'étudier à se rendre malheureux. S'il était possible d'outrager ou d'offenser un Etre dont rien ne peut troubler la félicité, on l'offenserait bien moins en doutant de son existence ou même en la niant tout-à-fait, qu'en lui attribuant des imperfections & des vices que nous sommes forcés de détester dans nos semblables. Les Pretres en faifant un Dieu barbare sont de vrais blasphémateurs; ce sont eux qui forcent bien des gens à recourir à l'Athéisme pour tâcher d'anéantir, s'il est possible, dans leur esprit jusqu'à l'idée d'un Etre à qui l'on ne peut songer sans trembler. Ce sont ces Prètres qui rendent l'existence de Dieu douteuse & problématique, en lui attachant des idées totalement incompatibles, qui impliquent des contradictions, qui se détruisent les unes les autres.

En effet, mon R. P., je soutiens qu'il est impossible de se faire aucune idée fixe du Dieu que les Théologiens nous annoncent. Qu'est-ce qu'un Dieu bon, qui veut le bien de ses créatures, & qui en même tems les tente ou leur tend des piéges, qui les châtie pour y être succombées, qui leur donne des faiblesses pour avoir droit de les punir, qui les punit éternellement pour des fautes com-

mises pendant le tems, qui ne met aucunes bornes à sa cruauté? Peut-on appeller juste un Dieu partial, qui ne se fait connaître qu'à une très petite portion du genre humain, qui punit tout le reste pour l'avoir méconnu, qui s'offense des erreurs involontaires de la pensée, qui ordonne le trouble, le vol, l'assassinat, les persécutions? est-ce bien un Dieu fage que l'on annonce quand on nous ordonne de sa part de renoncer à la raison, en même tems qu'on nous dit que cette raison est un présent de Dieu, une émanation de sa fagesse, un rayon de la Divinité? Comment veut-on que je croye un Dieu bienfaisant quand on me dit qu'il m'interdit l'usage des biens & des plaisirs dans lesquels on veut que j'admire ses soins paternels & fa providence vigilante? Estil possible qu'un Dieu bienfaisant se plaise à éprouver, à voir souffrir ses créatures, à contempler leurs pénitences, à se réjouir de leurs larmes & prenne un plaisir barbare dans les maux qu'elles se font?

Non, mon R. P., j'ose avancer que tout ce que les Religions sactices nous difent de Dieu tend visiblement à rendre son existence douteuse & même à l'anéantir totalement dans l'esprit de bien des gens. C'est à eux-mêmes que les Théologiens doivent s'en prendre s'il existe des

sceptiques ou des athées. Il serait en effet aisé de prouver que toutes les pratiques Religieuses que les Prêtres ont imaginées, toutes leurs cérémonies, tous leurs mystéres, tous leurs dogmes, supposent dans la Divinité des qualités humaines & des imperfections incompatibles avec l'efsence divine, par où j'entens un être abfolument parfait. Sans entrer dans un détail qui pourrait me mener trop loin, les prières, les offrandes, les facrifices, que l'on regarde comme les premiers devoirs envers Dieu dans toute Religion factice, ne supposent-ils pas une Divinité qui oublie ses créatures, qui les néglige, qui est avide de leur bien, qui les leurs envie, en un mot un Etre peu sage, que l'on peut gagner par des présens & dont on peut changer les arrêts?

S'il est imprudent & téméraire de nier l'existence d'un Dieu parce qu'il a été défiguré par des hommes trompeurs & intéresses, qui en ont ou qui en donnent de fausses idées, il ne serait pas moins absurde d'admettre sur leur parole un Dieu qui répugne au bon sens. Le Dieu des Prètres ne peut être le Dieu de l'homme sage, de l'homme honnête, de l'homme désintéressé. Son Dieu est une intelligence parsaite, non susceptible de faiblesses, dont la sagesse & la puissance se montrent dans ses

œuvres, dont les volontés se manisestent clairement dans les loix nécessaires qu'il établit dans la nature. Cette intelligence sage ne peut ordonner ce que nous appellons des folies; sa toute-puissance ne nous permet point de la croire susceptible de malice, de vengeance, de cruauté, qui supposent toujours de la faiblesse & de la crainte, ses loix doivent être claires & sensibles pour tous les êtres, qui doivent être forcés de les exécuter.

Les hommes font les créatures de Dieu; ils font l'ouvrage de ses mains; ils sont foumis à sa volonté suprême; ils ont recu la raison de lui pour les découvrir, ils font forcés de les exécuter, c'est là-dessus que sont fondés leurs devoirs envers Dieu. Dieu a imprimé à l'homme un désir constant d'être heureux, c'est là où tendent toutes ses passions. En conséquence de ce désir il a besoin pour son propre bonheur de vivre en société, pour être plus heureux qu'il ne pourrait être tout seul. Les secours des autres hommes lui procurent des avantages qu'il n'aurait point s'il vivait isolé. Il a donc besoin de ses femblables pour son propre bonheur, mais ceux-ci ne s'intéressent à son bonheur qu'autant qu'il s'intéresse lui-même à leur propre bien-être; ils l'aiment, ils l'honorent, ils lui rendent des services à proportion

qu'ils voyent en lui les dispositions qu'ils désirent. Voilà le fondement de tous les devoirs de l'homme. Ils sont, comme on voit, originairement sondés sur la volonté Divine qui a fait l'homme, qui l'a rendu sociable, qui voulut que la société le rendit heureux & qu'il travaillât lui-même au bonheur de la société. Ainsi les devoirs de l'homme envers les, êtres qui vivent en société avec lui ont pour sondement & pour base la volonté de Dieu même qui a sait l'homme sociable ou qui voulut qu'il vécût en société.

Les devoirs de l'homme envers lui-même sont pareillement sondés sur la volonté Divine. Dieu en donnant à l'homme le désir d'ètre heureux & de se conserver lui a donné la raison qui lui en fait découvrir les moyens; ces moyens sont d'éviter tout ce qui peut lui nuire, de s'abstenir des excès qui peuvent nuire à son être, de s'interdire les plaisirs dangereux, de résister à ses passions inconsidérées, en un mot, de ne rien faire qui puisse mettre sa santé, son bien-être, sa vie en péril, ni l'exposer au mépris ou à la haine de ceux avec qui il est sorcé de vivre, & dont les secours lui sont nécessaires à chaque instant.

Il est donc évident que c'est remplir les vues de la Providence que de travailler au bonheur de la Société & de travailler au

sien propre, & que c'est agir contre ses ordres que d'agir d'une façon contraire. Ainsi nous violons la loi de Dieu toutes les fois que nous nuisons à la Société ou à nous-mêmes, & nous en sommes nécessairement punis par le mal que nous nous faisons, par les remors que nous éprouvons, par le désordre qui arrive dans la Société, qui, quand elle est désordonnée, ne peut plus contribuer à notre bonheur propre. D'un autre côté, nous sommes heureux quand nous prenons les movens de rendre la Société heureuse, son bonheur & son malheur rejaillit toujours fur nous-mêmes, & nous sommes toujours les premiéres victimes de nos passions, quand nous les écoutons aux dépens de notre bien-ètre durable. Telle est la Sanction de la Loi divine ; c'est ainsi que Dieu dès ce monde récompense ou punit ceux qui sont fidèles à remplir ses vues, que la raison fait connaître à tout homme qui voudra la confulter; il y trouvera tout ce qu'il faut pour se conduire ici-bas; elle le guidera plus sûrement que ces Religions factices inventées par les Prêtres, qui sacrifient si souvent le bonheur public & celui des individus à leurs propres intérêts; il y trouvera des régles sûres pour bien agir dans tous les cas, qu'elles ne soient d'ailleurs ses spéculations métaphyfiques; en un mot, il y trouvera ce qu'il doit à ses semblables, ce qu'il se doit à luimème, & en s'y conformant il s'acquitera de ce qu'il doit au Dieu qui l'a créé; il remplira donc les devoirs de la vraie Religion, de la Religion naturelle, de la Religion universelle, qui n'est autre que la morale saite pour toute l'espèce humaine qui ne peut être sujette à dispute, & qui jamais ne peut conseiller de nuire au genre humain.

Voilà ma Religion, mon R. P.; tout être raisonnable, quels que soient ses préjugés ou ses opinions sera sorcé de l'approuver & de souscrire à ma profession de soi; elle convient à tout honnète homme de quelque pays & de quelque Religion qu'il soit. Pour peu qu'on veuille la méditer on sentira qu'elle suffit pour régler la conduite des personnes sensées, & les principes généraux que je viens d'établir prouveront que si j'attaque avec sorce les préjugés reçus c'est pour leur substituer des vérités qui ne peuvent être contestées (\*) & que j'espère avec le temps pouvoir met-

<sup>(\*)</sup> Les principes de ma morale sont plus amplement développés dans un autre Ouvrage que je destine uniquement à cet objet, où je ferai voir l'indépendance de la morale de toute Religion factice, qui ne peut jamais que nuire à la morale universelle ou à la Religion de la nature.

tre dans tout leur jour. En attendant, ce que j'ai dit doit suffire pour vous prouver que mon incrédulité n'est point fondée sur le libertinage, fur la malice de mon cœur, fur la corruption des mœurs. L'age, la réflexion & des infirmités fréquentes ont calmé mes passions; je vis dans la retraite & fans ambition, au milieu de ma famille. & de quelques amis, qui me rendent heureux & dont le bonheur m'intéresse. Une fortune honnête suffit pour contenter mes désirs, & même pour me procurer l'avantage de fécourir la misère dans mes femblables ; je vis tranquille , depuis que j'ai banni de mon esprit les fantômes que l'erreur y avait enfantés; j'attends, sans trembler, la mort, comme un terme inévitable que l'Auteur de la nature a fixé à tous les êtres ; cette mort ne peut point effrayer celui qui fait que son fort est dans les mains d'un être infiniment parfait, dont la fagesse, la bonté, la justice ne peuvent être mêlées d'aucune imperfection ni jamais se démentir.

à L ..... le 18. Mars 1768.

. Valerica Lab. aveitera

## TABLE

## DES MATIERES.

| STREET SUMPLES OF SECURING STREET                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Avertissement Pag. 5                                                                                     |
| Introduction.                                                                                            |
| CHAP. I. Contenant l'exposition des rai                                                                  |
| sons qui ont servi à désiller le                                                                         |
| youx de l'Auteur. 13                                                                                     |
| II. Examen général des Religions fac                                                                     |
| and to tices. The server at vol 42                                                                       |
| III. Première vérité. Chacun est libre                                                                   |
| en matiére de Religion. La Reli                                                                          |
| gion est une chose personnelle                                                                           |
| 48.                                                                                                      |
| IV. Seconde vérité. Qu'on doit exami-                                                                    |
| ner sa Religion & en juger par                                                                           |
| Soi-même. 53.                                                                                            |
| V. Troisième vérité. Il faut être dé-                                                                    |
| gagé d'intérêt quand on examine                                                                          |
| 하게 하면서 물건으로 하는 역사 전에 가는 이번 이번 중에 있는 물건이 되었다면 하면 사람들이 되었다면 살아 있다면 하는데 |
| sa Religion ou tel autre fait que                                                                        |
| ce foit.                                                                                                 |
| VI. Quatrieme vérité. Que la raison                                                                      |
| humaine est capable de découvrir                                                                         |
| la vérité & que tout homme est                                                                           |
| obligé d'en faire usage particu-                                                                         |
| liérement en matière de Religion.                                                                        |
| ET TELL                                                                                                  |

CHAP. VII. Cinquième vérité. C'est faire une injure à Dieu & donner atteinte à l'idée de l'être infiniment parfait, que de calonnier la raison & de la représenter comme un guide incertain & trompeur. 67.

> VIII. Sixième vérité. Dieu nous a instruit clairement de ses volontés; il ne peut punir que des crimes libres; il n'a point d'interprêtes ou de Ministres; aucun livre n'est son Ouvrage.

IX. Septième vérité. Qu'on est obligé d'abandonner sa Religion quand on la trouve mauvaise. 77.

X. Huitième vérité. Aucune Religion ne peut établir ses faits avec certitude, pas même avec vraisemblance. 83.

XI. Neuvième vérité. Il faudrait à chaque Religion une suite continuelle & actuelle de miracles incontestables. 88.

XII. Dixième vérité. On court rifque d'être dans l'erreur, quelque Religion qu'on suive. 97. XIII. Onzième vérité. Toutes les Re-

## 192 TABLE DES MATIERES.

| ligions ne se donnent elles-mêm                      | e  |
|------------------------------------------------------|----|
| que pour incertaines. pag. 101                       |    |
| CHAP. XIV. Douzième vérité. Aucune R                 |    |
| ligion factice ne peut exige                         |    |
|                                                      |    |
|                                                      |    |
| XV. Treizième vérité. Des Livres                     |    |
| des discours ne sont pas de                          |    |
| moyens dont Dieu ait p                               |    |
| Se servir pour instruire le                          |    |
| bommes. 12                                           | 25 |
| XVI. Quatorzième vérité. Des Re                      |    |
| ligions établies sur des livre                       | S  |
| des discours ne viennen                              | t  |
| point de Dieu. 127                                   |    |
| point de Dieu. 127 XVII. Quinzième vérité. Toutes le | S  |
| Religions factices sont faus                         | -  |
| south the to fes. is the 125                         |    |
| XVIII. Seizième vérité. Un fait quel                 | _  |
| conque fondé sur un grand                            |    |
| nombre de preuves contesta                           |    |
| bles ne peut acquérir de dé                          |    |
| monstration. 139                                     |    |
| XIX. Dix-septiéme vérité. Personne                   |    |
| n'est obligé d'embrasser quel-                       |    |
| que Religion que ce soit. 141.                       |    |
| XX. Dix - buitième vérité. Toute                     |    |
| Religion factice est contraire d                     |    |
|                                                      |    |
| la morale ou lui est totalement                      |    |
| inutile. AD 67                                       |    |
| Automit 6 AP 67 MIX                                  |    |
| F I N.                                               |    |

